

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by Google

## ПАМЯТНИКИ

# ХРИСТІАНСКАГО ИСКУССТВА

## ΗΑ ΑΘΟΗΈ.

Н. П. Кондакова.

Kondakov, Nikodim Parlovich, 1844-1925.

Изданіе Императорской Академіи Наукъ.

СЪ 49 ФОТОТИПІЯМИ И 193 РИСУНКАМИ ВЪ ТЕКСТВ.

## С.-ПЕТЕРБУРГЪ, 1902.

Продается въ Книжномъ складъ и у комиссіонеровъ Императорской Академіи Наукъ: **Н. Н. Глазунова, М. Эггерса и Коми.** и К. Л. Риккера въ Санктпетербургъ, Н. И. Карбасивкова въ Санктпетербургъ, Москвъ, Варшавъ и Вильнъ, Н. Я. Оглоблина въ Санктпетербургъ
и Кіевъ, М. В. Клюкина въ Москвъ, Е. П. Распонова въ Одессъ, Н. Киммеля въ Ригъ, Фесса
(Г. Гессель) въ Лейпцигъ, Люзакъ и Коми. въ Лондонъ.

Цпна: 7 р. — Pric: 14 Mk.

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. С.-Петербургъ, Январь 1902 г.

Непремънный Секретарь, Академикъ Н. Дубровинъ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ. Вас. Остр., 9 линія, № 12.

 $\gamma_{i,j}$ .

Digitized by Google

## Его Императорскому Высочеству

Августыйшему Президенту

Императорской Академіи Наукъ

Великому Князю

Константину Константиновичу

всепреданныйше посвящаеть авторъ.

# Оглавленіе.

|                                                                                                            | СТРАНИЦЫ.             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| I. Значеніе памятниковъ христіанскаго искусства на Авонѣ въ общей византійской археологіи. Общій отчеть по |                       |
| Авонской археологической экспедиціи 1898 года                                                              | 1 21                  |
| II. Общій характеръ архитектурныхъ памятниковъ Асона                                                       |                       |
| и ихъ скульптурныхъ украшеній                                                                              | <b>22</b> — <b>50</b> |
| III. Стъщая живопись на Авонъ и нъкоторые ся памятники.                                                    | 50—120                |
| IV. Памятники иконописи на Асонъ. Образъ Вседержителя.                                                     |                       |
| Авонскія чудотворныя и особо чтимыя иконы Божіей                                                           |                       |
| Матери. Описаніе нѣкоторыхъ наиболѣе замѣчатель-                                                           |                       |
| ныхъ иконъ въ Аоонскихъ соборахъ и ризницахъ                                                               | 120-182               |
| V. Иконные оклады. Скань, чеканъ и эмаль въ металличе-                                                     |                       |
| скихъ украшеніяхъ окладовъ. Оклады напрестоль-                                                             |                       |
| ныхъ Евангелій. Рёзные образки. Ковчежцы для                                                               |                       |
| храненія частицъ Животворящаго Древа, мощей и                                                              |                       |
| св. даровъ. Кресты, лампады, кацен                                                                         | 182—220               |
| VI. Чаша Мануила Палеолога. Артосныя панагіи. Рёзныя                                                       |                       |
| бронзовыя двери Ватопеда                                                                                   | 220—240               |
| VII. Древнія шитыя ризы и облаченія асонскихъ обителей.                                                    |                       |
| Завъсы царскихъ вратъ. Воздухи. Происхожденіе                                                              |                       |
| плащаницы. Историческій подборъ плащаницъ въ                                                               |                       |
| монастыряхъ и церквахъ Македоній, Авона, Буко-                                                             |                       |
| вины и Россіи                                                                                              | 240-281               |
| VIII. Авонскія лицевыя рукописи                                                                            | 281-300               |

|                                                                | СТРАНЕЦЫ. |
|----------------------------------------------------------------|-----------|
| Оглавленіе альбома фотографических в снимков в Авонской экспе- |           |
| дицін 1898 года                                                | 301-306   |
| I. Предметный указатель                                        | 307 - 308 |
| II. Указатель рисунковъ въ текстѣ                              | 309-310   |
| III. Указатель приложенныхъ таблицъ                            | 311312    |

#### L

Значеніе памятниковъ христіанскаго искусства на Аеонт въ общей византійской археологіи. Общій отчетъ по Аеонской археологической экспедиціи 1898 года.

Представляемое нынъ вниманію спеціалистовъ и любителей изданіе памятниковъ христіанской древности и искусства на Асонъ составляеть результать кратковременнаго осмотра 18-ти его монастырей и одного скита. главнымъ образомъ, со стороны ихъ ризницъ, вконъ и вообще перковной утвари. Научная важность этой археологической задачи можеть быть объяснена самымъ положениемъ византийскихъ древностей и ихъ отношениемъ къ древностямъ многихъ странъ Европы, воспринявшихъ культуру и искусство Византій. Византійская археологія является досель областью научныхъ начинаній, въ которой еще устанавливается хронологія, періоды, подбираются самые памятники, но гдѣ прочное и ясное, связное пълое принадлежить пока почти исключительно памятникамъ монументальнаго искусства. Какъ общая наука исторіи искусства, такъ и археологія многихъ странъ давно заинтересованы въ разработкъ исторіи византійской архитектуры, мозаической и фресковой живописи византійских храмовъ, подобно тому, какъ въ самой бытовой древности странъ и народностей Европы нѣкогда живымъ вопросомъ было построение своей св. Софи или вызовъ живописныхъ артелей изъ Византіи для росписи этихъ храмовъ. Но и въ исторін византійской архитектуры анализь намятника досель еще ограничивается планомъ, формою сводовъ и куполовъ, и едва начаты стилистическіе разборы капителей, орнаментаціи и деталей. Такъ, и въ описаніи храмовыхъ росписей историкъ еще борется съ утомительнымъ однообразіемъ ихъ темъ, только путемъ сравненія памятниковъ открывая постепенный ходъ развитія общихъ задачь храмовой росписи и отдёльныхъ сюжетовъ.

Иконографія — эта азбука церковнаго искусства — настолько занимаеть спеціалистовъ, что одна изъ наименте видныхъ отраслей промышленнаго искусства — миніатюры лицевых рукописей — продолжаеть сосредоточивать на себъ основныя методологическія работы. Между тымь, даже въ предълахъ собственно церковнаго искусства мы досель не имъемъ монографій по исторіи иконъ въ Византіи, скульптуры и різьбы, по важивішимъ предметамъ церковной утвари, напр. амвопамъ, иконостасамъ, престоламъ, налоямъ. Напрасно будемъ мы жаловаться на пристрастіе западныхъ ученыхъ къ матеріаламъ римскимъ и романскимъ вообще: столь отрывочны и иеточны свъдънія о памятникахъ Византіи. За неимъніемъ древнихъ потировъ, ихъ форму толкують по рисункамъ вазъ на древнегудейскихъ монетахъ. Но намъ совершенно пеизвъстны въ древнихъ памятникахъ дискосы, зв'єздицы и прочіе предметы литургического обихода. Уже изъ поздпівищей эпохи знаемъ моще- и древохранительницы, еще поздне все сохранившіяся дарохранительницы, рипиды, кадила, кацеи. До педавняго времени о византійскихъ крестахъ: напрестольныхъ, выносныхъ или запрестольныхъ судили по рисункамъ въ рукописяхъ. Наконецъ лучше вовсе не останавливаться на византійскихъ священныхъ облаченіяхъ, которыхъ перечень былъ бы совершенно излишнимъ, сравнительно съ двумя, тремя сохрапившимися памятниками: довольно указать на тъ крайнія трудности, съ которыми сопряжены всь изследованія по облаченіямь средневековымь, какь западнымь, такъ и восточно-христіанскимъ и въ частности русскимъ. Гораздо болье посчастливилось византійскимъ тканямъ, но не потому, что опъ представляли собою драгоцінныя изділія востока, но потому, главнымъ образомъ, что составили и для среднев вкового запада желанную редкость и сохранились въ видъ покрововъ на мощахъ святыхъ и на останкахъ императоровъ. Но мы попрежнему не имфемъ никакихъ розысканій по исторіи поливы, стекла, ковроваго дъла, бропзы, черни, ръзьбы по дереву, слоновой кости п пр. Мы только теоретически знаемъ или угадываемъ, что византійское пскусство было высокимъ и оригинальнымъ декоративнымъ искусствомъ, но были бы-должно признаться-совершенно безсильны возсоздать дажевъ предълахъ театральной бутафоріи древне-византійскую роскошную обстановку. Всв попытки въ этой области являются жалкими повтореніями банальныхъ шаблоновъ, изобретенныхъ въ двадцатые годы. Нечего говорить наконецъ о томъ, что понимание текста знаменитаго трактата о церемоніяхъ византійскаго двора не пошло пока далье остроумныхъ догадокъ Рейске и свідіній, заключающихся въ словарів Дюканжа.

Первая и основная причина такого положенія общей науки византійской археологіи (не исторія византійского искусства, пользующейся уже ньш'є правами признаннаго предмета) заключается въ современномъ мате-

ріаль науки. Недалеко то время, когда считали византійскіе памятники по пальцамъ, главную массу произведеній безследно погибшими, и даже все уцълъвшее въ Египть, Греціи, Малой Азін, Сиріи не имъющимъ будущаго, за отсутствіемъ научнаго къ нему интереса. Съ другой стороны, при такомъ положеній науки, естественно было считать матеріаломъ ея всю массу предметовъ древности и старины всёхъ странъ христіанскихъ на всемъ пространствъ передняго востока, до Россіи включительно, и въ подобной безконечной перспективъ не различать историческихъ памятниковъ, следовательно, отръщаться отъ основной задачи исторіи искусства. Въ настоящее время мы не можемъ и предвидёть, какое положение будеть, напротивъ того, въ ближайшемъ будущемъ завоевано наукою средневъкового искусства и быта, и какое направление она получить: распадется ли она на рядъ мъстныхъ и національныхъ изысканій, или удержится современное построеніе по историческимъ періодамъ и выработается новое ихъ подраздѣленіе. Но и теперь можно предсказать, что научный перевъсъ и авторитеть остапутся за темъ отделомъ, который будеть построенъ на изследованіяхъ формы и сравнительномъ изученіи ея историческаго движенія. Всякое археологическое изследование, чуждое этого основного и единственнаго въ нашемъ предметь метода, явится работою безплодною и для будущихъ дъятелей безполезною. Если же, при началь, подобныя работы и появляются (иногда даже въ изобили, смотря по степени общаго интереса къ предмету), то ихъ значение и ограничивается этимъ временемъ. Но рано или поздно подобныя иконографическія обозрівнія обширных отділовь древности становятся достояніемъ любителей, отягощають безъ нужды литературу предмета и мало по малу входять въ разрядъ промышленныхъ предпріятій, псреставая вредить наукъ, какъ не вредять ей разные виды техническихъ промышленностей. Средневъковая археологія вообще и византійская въ частности насчитывають теперь почти стольтіе за своими плечами, и если развитію последней до последняго времени мешало тенденціозное пренебреженіе къ самой эпохів, къ восточному христіанству, то наше время уже не знаеть подобныхъ преградъ для своей научной любознательности. Вотъ почему въ нашихъ глазахъ насущный интересъ современнаго положенія византійской археологіи заключается въ строго точныхъ изследованіяхъ отдъльныхъ ея статей или пунктовъ по историческому методу, а не въ общихъ обозрѣніяхъ, которыя стали невозможны въ строго научномъ смыслѣ при подобныхъ требованіяхъ.

Съ указанной точки зрѣнія, археологическій матеріалъ, представляемый древностями авонскихъ ризницъ, и по своей цѣльности и однородности долженъ являться областью, наиболѣе отвѣчающею потребностямъ предмета, и какъ своего рода музей древностей, естественно образовавшійся,

долженъ былъ бы, по духу времени, вызвать появление его научныхъ каталоговъ. Однако, судьба этого драгопеннаго матеріала сложилась для него превратною, и причина того коренится въ самомъ состояніи науки за истектиее двадцатипятильніе.

Съ легкой руки незабвеннаго паломника Василія Барскаго, книга котораго оказывается наиболе точнымъ описаніемъ внешности авонскихъ обителей, древности Авона привлекли къ себе нашихъ знаменитыхъ представителей исторіи церкви: арх. Порфирія и Антонина, знатоковъ Востока.

Главная научная заслуга принадлежить изъ нихъ первому. Архимандрить, впоследствии епископь, Порфирій Успенскій въ теченіе своихъ двухъ путешествій на Абонъ и въ свое долгое тамъ пребываніе усп'яль сділать такъ много, какъ врядъ ли бы сделала целая экспедиція. Живая любознательность, необычайное трудолюбіе и истинная любовь къ своему дёлу руководили этимъ феноменальнымъ ученымъ, полнымъ живыхъ мыслей, широкихъ и свётлыхъ взглядовъ, но, къ сожалёнію, Порфирій принужденъ быль постоянно спёшить въ своихъ работахъ, и никогда не быль увёренъ въ своемъ дъль, въ судьбъ собственной и своихъ ученыхъ занятій, къ тому же лишень временами даже необходимыхъ матеріальныхъ средствъ, и постоянно лишенъ всякаго сочувствія къ ученымъ трудамъ, достававшимся ему особенно тяжело, по отсутствію школы, по причинъ небрежной исторической подготовки и убогаго семинарскаго обученія наукамъ. Порфирій принимался за многое самоучкою 1), полагалъ на дъло гораздо болъе труда и достигаль гораздо меньшихъ результатовъ, чёмъ бы следовало, при высокихъ талантахъ изследователя, живости его ума и находчивости даже среди непривычной среды. Такъ было, въ особенности въ археологіи, которая, при его схоластическомъ воспитаніи, была ему сначала совершенно чужда и такою осталась бы навсегда, не будь это человакъ, одаренный природною пытливостью, которой не можеть убить даже схоластическая доктрина. Но она была причиною того, что Порфирій не заявилъ себя на Восток' присяжнымъ археологомъ и что, сосредоточивая свои главные инте-



<sup>1)</sup> Мы можемъ приписать, прежде всего, этому отсутствію школы и необходимости самому начинать съ азбуки и доходить до всего «собственнымъ умомъ» тѣ странныя и причудливыя словопроизводства, которыми онъ заслужиль себѣ дурную славу: по условіямъ своей жизни П. не зналь ученой среды, критики, писаль зачастую для самого себя. Этимъ отличаются и многія странности его археологическихъ замѣтокъ: ср. напр. въ Зографической мьтописи Авона, Чтенія въ Общ. Люб. Дух. Просе. за 1884 г., стр. 238 слъд., объясненія нѣкоторыхъ иконографическихъ деталей: въ Крещеніи Господнемъ, въ Распятіи (изображеніе башмака?), Воскресеніи, стр. 243—о цвѣтахъ въ фонахъ и одеждахъ, о желтосѣромъ цвѣтѣ монашеской одежды, который будто бы напоминаетъ горючую сѣру, а она «переплавку самаго существа монаха», о значеніи разныхъ видовъ перстосложенія—стр. 247,—все это рядомъ съ замѣчаніями, достойными ума критическаго и наблюдательнаго.

ресы на рукописяхъ, надписяхъ, обрядахъ, церковныхъ твореніяхъ, грамотахъ, онъ прощелъ мимо множества памятниковъ, которые съ той поры безследно исчезли, подъ напоромъ новаго времени. И те страницы, которыя Порфирій въ своихъ путешествіяхъ отводить для обзора видінныхъ имъ въ той или иной обители памятниковъ древности и искусства, зачастую помыщаются имъ, ради полноты, или даже въ роли его, столь обычныхъ, лирическихъ отступленій, не какъ главный результать его занятій и изслідованій. И однако, если принять во вниманіе все то, что написано по археологін пр. Порфиріемъ, какъ по древностямъ Асонскихъ монастырей вообще. такъ и по вопросу о «Подлинникъ асонскомъ», который онъ перевель, и по вопросу о времени Панселина, и сравнить съ темъ количествомъ матеріала и уровнемъ научной критики, которую представляли современные ему западные ученые археологи, занявшеся древностями Асона, то, оказывается, русскій ученый, въ своихъ трудахъ, превзошель ихъ въ критическомъ отношении къ предмету и пережилъ ихъ въ своемъ значени у послъдующихъ поколеній. Рядъ работъ Порфирія по древностямъ Афона останется всегда настольною книгою по предмету 1).

Напротивъ того, шумная слава, заслуженная знаменитымъ Дидрономъ въ его экскурсіяхъ по христіанскому Востоку, не сопровождалась строго научными работами по древностямъ Асона, которыя наибол'те его заняли: разныя зам'ти и статьи по отд'єльнымъ памятникамъ и вещамъ, живыя, но слишкомъ субъективно построенныя на эстетической почве, описанія Асона и его обителей, н'тесколько рисунковъ съ вещей и подкращенныхъ и



<sup>1)</sup> Порфирія Успенскаго, Первое путешествіє въ Авонскіе монастыри и скиты въ 1845 *и 1846 году*, ч. I, отд. 1 и 2, Кіевъ, 1877. Часть II напечатана въ Кіевъ въ 1877 году также въ 2 книгахъ подъ заглавіемъ: Востокъ христіанскій. Авонъ. Первое путешествіе въ авонсків монастыри и скиты вз 1845 году. Второв путешествів по святой горп Авонской вз годы 1858, 1859 и 1861. Москва. 1880. Далве два важивније трактата, уже напечатанные: Письма о пресловутомъ живописињ Панселинь о. Порфирія Успенскаго къ п. Антонину въ Трудахъ Кієвской Духовной Академіи 1867, октябрь и ноябрь. Ерминія или наставленіе в живописном искусства, написанное, неизвистно ками, посла 1566 года (Первая герусалимская рукопись 17-ю етка), въ Трудахъ Кіев. Дух. Акад. и отд. изданіемъ въ Кіевъ, 1867 года. Ерминія Діонисія Фурноаграфіота въ Трудахъ Кіев. Дух. Акад. 1868 г., № 2, 3, 6, 12 и отд. изд. 1868 г., бевъ оглавленія. Исторія Авона, въ 2 частяхъ: Авонъ языческій, Авонъ христіанскій, въ двухъ изданіяхъ, въ Кіевѣ 1871 г. и 1874 г. и дополненное въ Кіевѣ въ 1877 г., и часть ІІІ, Авонт монашескій. Отд. второв, подъ ред. П. А. Сырку, изд. Инп. Акаденіи Наукъ, Спб. 1892. Зографическая льтопись Авона и мое суждение о тамошней иконописи въ Чтеніях вы Общ. Люб. Дух. Просепщенія, 1884, стр. 217—255. Новоє слово объ Авоношеврской иконп Бочоматери, въ Чтеніяхъ въ Общ. Люб. Дух. Пр. 1879; Авопскіе книжники — тамъ же, 1883, № 1, 3—4; О религіозном состояніи Леонских обителей во время турецкаго владичества надг мини, танъ же, 1883, № 9-10. Ср. П. Сырку, Описание буман еп. Порфирія Успенскаю, придоженіе къ 64 тому Зап. Имп. Акад. Наукъ, Спб. 1891, стр. 198—205, 369—375 и 882—388. Арх. Антонину принадлежать изданныя безь имени автора: Замитки поклонника Селтой Горы. Кіевъ. 1864, 80.

прикрашенныхъ снимковъ живописи Панселина 1), — вотъ и все, что было сдълано для самой археологіи Авона. Весь этотъ матеріаль долго не являлся въ западной наукъ съ характеромъ самостоятельныхъ изслъдованій и ради самого себя, но лишь съ характеромъ служебнымъ и вспомогательнымъ, дополняющимъ представленія о средневъковомъ западъ и его искусствъ. Единственнымъ исключениемъ явилось и сыграло большую роль въ дълъ пробужденія на запад'є интересовъ къ археологіи христіанскаго Востока изданіе Дидрономъ «Подлинника Діонисія Фурноаграфіота» съ обширнымъ историческимъ, но не критическимъ, комментаріемъ. Но, должно сказать туть же, это изданіе, посвященное предполагаемому окончательному канону византійской иконографіи, и столь популярное досель, было результатомъ предвзятаго взгляда на каноническую неизмѣняемость византійскаго искусства съ древнъйшихъ временъ и явилось наиболъе вреднымъ факторомъ въ дълъ утвержденія этого взгляда въ прошломъ въкъ. Въ самомъ дълъ, только живое научное движение можеть сообщить интересъ предметамъ археологіи, иначе она будеть всегда составлять область безплоднаго любительства, для котораго роды памятниковъ, время и мъсто ихъ происхожденія, историческое значение каждаго остаются безразличными. Не все ли равно, какой памятникъ привлеченъ къ эстетической оценке, какъ образецъ для переработки, или издается, ради декоративнаго интереса, будь это эмаль XI въка, или икона XVIII въка: въ данномъ случат важность его оцънивается единственно по ръдкости, или по степени древности, по и то въ силу совершенно второстепенныхъ или чисто практическихъ соображеній, которыя, видимо, упреждають теоретическіе взгляды. Решительная переміна въ этомъ отношеній послідовала не боліве четверти візка назадъ, когда стала устанавливаться исторія византійскаго искусства. Нельзя не пожальть, поэтому, что большинство археологическихъ работь пр. Порфирія къ тому времени уже было болбе или менбе подготовлено, особенно со стороны рисунковъ, и что онъ, являясь чистымъ историкомъ въ изслѣдованіи грамоть, хроникь, надписей, остановился въ археологіи на общемъ иконографическомъ интересъ, и что, поэтому, всъ приготовленные имъ иконографические альбомы памятниковъ религіознаго искусства на христіанскомъ Востокъ лишены всякаго, собственно научнаго значенія, такъ какъ всь рисунки и снимки этихъ альбомовъ передаютъ голько общую композицію фигуръ и сценъ, не сохраняя вовсе стиля и историческихъ типовъ. Къ тому же иконографические этюды могуть получить научное значение лишь



<sup>1)</sup> Didron, Annales archéologiques: vol. IV, V, XVII, XVIII, XX, XXI, XXIII, XXIV. Papety Be Revue des deux mondes 3a 1848, Miller Be Archives des missions II, Ant. Proust Be Tour du monde 1860, Langlois V. Le mont Athos, 1867, Neyrat, L'Athos 1884, Voguë, Syrie, Palestine, mont Athos 1887.

отъ историко-сравнительной постановки памятниковъ, тогда какъ арх. Порфирій подбираль свои намятники, какъ матеріаль для художниковъ и икононисцевъ, согласно съ взглядами на это дёло, господствовавшими въ 40-хъ и 50-хъ годахъ кончившагося вёка и имёвшими представителей въ лицё: П. И. Севастьянова, А. Н. Муравьева, Ө. Г. Солицева, многихъ другихъ и всего болёе извёстнаго археолога-издателя В. И. Прохорова.

Именно эти взгляды на византійское искусство, представлявшее, будто бы во всв времена своего существованія, образцы для восточно-христіанской иконографіи, вызвали и общирное предпріятіе П. И. Севастьянова, совершившаго двукратное и продолжительное путешествіе на Авонъ, во главъ целаго отряда рисовальщиковъ, фотографовъ, архитекторовъ, съ целью срисовать, снять и привезти въ Россію все, что окажется достойнымъ этого въ асонскихъ обителяхъ. Уже результаты первой поездки предсказывали небывалое обогащение русско-византийской иконографии оригиналами и первоисточниками. Въ то-же время Свят. Сиподъ, еще съ 1853 года формально озабоченный, въ результать собственноручной записки Имп. Николая отъ 7-го марта 1854 г. объ изысканіи міръ къ охраненію церковныхъ древностей Россіи, а также ихъ научному описанію и изготовленію съ нихъ рисунковъ, покинувъ эту задачу, перешелъ къ другой, какъ бы съ прежнею связанной, а именно къ основанію научнаго музея христіанской иконографіи, в къ снаряженію, въ этихъ видахъ, художественно-археологической экспедиціи на Асонъ. Личное предпріятіє Севастьянова стало офиціальнымъ, и ему поручено было, съ помощью помянутыхъ богатыхъ селъ Академіи Художествъ, исполнить рядъ снимковъ съ произведеній асонской иконописи «преимущественно VIII—IX въковъ и по возможности удостовърить древность этих иконг свидътельством старшей братіи монастырей, гдъ ть иконы найдутся». Словомъ, если самъ Севастьяновъ, будучи только любителемъ, задавался большими надеждами, и, какъ увидимъ, фантастическими, то не менте увлекались и другіе.

Западные ученые не отступали отъ русскихъ въ похвалахъ дёлу и цёлямъ такого грандіознаго предпріятія по изученію и воспроизведенію древнихъ памятниковъ Авона, какъ образцовъ церковнаго искусства. Во время двухлётняго путешествія Севастьянова по авонскимъ монастырямъ, его сопровождали нѣсколько художниковъ рисовальщиковъ, фотографовъ, копистовъ, работавшихъ 14 мѣсяцевъ по его назначенію. По составленному имъ самимъ списку, собраніе снимковъ, сданныхъ имъ въ Академію Художествъ и Румянцевскій музей въ Москвѣ, заключало, кромѣ картъ и плановъ: 200 (или, по синодальному счету — 300) прорисей съ фресковыхъ росписей Авона, 30 (или 100) прорисей съ иконъ на доскахъ или на полотнѣ, 8 (или 12) калекъ съ мозаикъ, 800 калекъ съ иниціаловъ и заста-

вокъ, 100 копій съ красками съ миніатюръ и 800 фотографій съ нихъ же, 3500 фотографическихъ снимковъ съ текстовъ древнихъ рукописей (въ томъ числѣ сполна съ рукописи Птоломеевой Географіи Ватопеда, съ Октатевха Ватопедскаго, Иверскаго Евангелія), 100 снимковъ съ крестовъ, 50 фотографій съ предметовъ церковной утвари, 4 снимка (или 12) съ эмалей (съ Хиландарскаго оклада, другіе снимки, существующіе въ альбомѣ Академіи, остались не оконченными), 3 снимка шелковыхъ матерій, 15 съ рельефовъ и пр.

Публичныя выставки этихъ коллекцій въ Петербургь и Москвы немало способствовали затемъ оживленію археологическихъ интересовъ въ началь шестидесятых годовь, когда, благодаря дыятельности Русскаго Археологическаго Общества въ Петербургъ, Московскаго Археологическаго Общества и Древнерусскаго искусства въ Москвъ, а главнымъ образомъ, благодаря руководящей мысли такихъ изследователей и деятелей, какъ Буслаевъ и графъ Уваровъ, начата была научная постановка русской древности не только какъ предмета изследованія, но въ то-же время какъ народнаго завъта, уносимаго нацією въ своемъ историческомъ движеніи, изследованія въ связи со всемъ христіанскимъ востокомъ. Тамъ, где ранее почитатели русской старины довольствовались однимъ русскимъ памятиикомъ ради его древности, а для его пониманія только историческими справками и анекдотами, тамъ выступалъ теперь широкій историческій взглядъ и обобщенія, сділанныя у себя или найденныя въ западной наукі, которая въ это же время выставила научную обработку археологія римскихъ катакомбъ, какъ своего рода предварительное основание для истории христіанскаго искусства, пока не найдено такого основанія на самой родинѣ этого нскусства — на христіанскомъ востокъ.

Казалось, такимъ образомъ, этому собранію предстояла плодотворная научная судьба, но между тімь результать оказался въ конці концовъ отрицательный, и дійствительной пользы весьма мало. Выставки породили только нісколько газетныхъ и журнальныхъ замітокъ, частью общаго содержанія (Буслаева, Андрея Муравьева, Шевырева и др.), частью съ перечнемъ наиболіте важныхъ снимковъ, но все это съ оговорками, съ заявленіями, что ихъ авторы не придаютъ значенія своимъ предварительнымъ опреділеніямъ времени и т. под., что лишало эти замітки ихъ научнаго вісса. Въ то-же время изъ нихъ выяснялось, что научное значеніе собранія не соотвітствуєть самой общирной задачть, что выборъ сділанъ безъ разбора и чуждъ исторической критики. Поразительная энергія собирателя и его преданность идей требовали обходить молчаніемъ неудачу этого научнаго выбора памятниковъ, а для критическаго разбора ихъ не было, въ то время, необходимыхъ знаній. Заподозріли происхожденіе иконъ Спасителя

и фресокъ изъ времени Константина и Юстиніана, но противъ увлеченія не могли выставить действительных исторических данныхъ. Заподовренцая въ своемъ научномъ достоинствъ коллекція осталась на попеченіи хранитедей, обремененных ею и принужденных спрятать громоздкую массу прорисей, сдёланныхъ въ натуральную величину, на чердаки. Такимъ образомъ, часть прорисей, доставшаяся Андреевскому скиту на Асонь, можеть считаться почти погибшею. Въ конце концовъ, никакого изданія снимковъ не последовало, отчасти по отсутствію на это средствъ у самого собирателя, отчасти по общей неподготовленности къ разбору чужаго собранія снимковъ съ памятниковъ неизвестныхъ и уже заподозренныхъ. Матеріалу было, на первый взглядъ, слишкомъ много, а для изданія требовалось выбрать важнейшее, но этимъ строгимъ выборомъ или не могли, или не хотъли запяться. Къ тому же въ это время всякая византійская древность выставлялась важною, какъ образецъ для сравнительнаго изученія русской древности, и древности Афона огудомъ относились къ византійскимъ, хотя бы происходили изъ поздивнией эпохи. Основаніемъ такому взгляду служило то, что собраніе Севастьянова представляло богатый выборъ фотографій съ греческихъ лицевыхъ рукописей, и собиратель былъ настолько щедръ на эти снимки, что съ иныхъ рукописей заказывалъ своимъ рисовальщикамъ дълать фотографіи полностью, не пропуская ни одной миніатюры. Эти сотии и тысячи снимковъ хранились безъ надлежащей пометы ихъ происхожденія, за исключеніемъ снимковъ красками и архитектурныхъ чертежей и рисунковъ проф. Клагеса, и мало по малу утратились даже собственноручныя замётки собирателя, между тёмъ умершаго. Главный историческій интересъ собранія затемнился, и на собраніе привыкли глядеть, какъ на полезный сборникъ для иконописцевъ и археологическихъ справокъ по иконографін. Этому способствовали и укоренившіеся на запад'є, а оттуда и у насъ взгляды, что византійская иконографія и искусство не вибли историческаго движенія уже со временъ Юстиніана и управлялись преданіемъ, неизмънно шедшимъ изъ древнехристіанской эпохи. А такъ какъ первыми заметками знатоковъ было установлено, что большинство фресковыхъ и иконныхъ изображеній Аюона относится къ 16-му и 17-му вікамъ, то интересъ коллекціи ограниченъ быль миніатюрами, и отъ ихъ разбора и изданія продолжали ожидать значительныхъ научныхъ результатовъ. Между темъ, лицевыя рукописи Аоона не многочисленны и, главное, не выдъляются по своему значенію для исторіи въ средё рукописей, сохраненныхъ древностью и уже нашедшихъ себъ научное убъжище въ библіотекахъ Европы. Поиски рукописей на Авон'в были столько же обильны пріобр'втеніями, сколько удачны по выбору. Авонъ же быль слишкомъ долго ареною этихъ поисковъ, чтобы сохранить много подобныхъ редкостей. Уделевшія тамъ доныне лицевыя рукописи только дополняють лучшіе и болье древніе кодексы европейскихъ библіотекъ, и потому работы фотографовъ Севастьянова потрачены въ известной доле напрасно, такъ какъ ихъ снимки не удовлетворительны и къ тому же испорчены небрежнымъ храненіемъ, а отпечатки частью выцвъли. Словомъ, увлечение и разочарование соотвътствовали одно другому. Интересною историческою справкою могуть поэтому послужить слова надежды и пожеланій, которыми изв'єстный арх. Антонинъ 1) напутствуеть въ своихъ «замъткахъ паломника святой горы» эту первую экспедицію: «На насъ, представителяхъ въ ученомъ и художномъ мірѣ восточной стихіи церковной, лежить долгь отыскать и передать во всеобщую извёстность все, что на востокъ уцьльло отг минувшаю пысячельтія изъ живописи, ваянія, водчества, письменности, -- всего, чёмъ свидетельствовала себя тогдашняя религіозная жизнь». И далье: «всь мозаическія иконы древнихъ церквей должны быть сняты... всякая стенная живопись церквей, которую достовърные признаки будутъ относить къ тому же тысячельтію, миніатюры древнихъ книгъ, иконы, изваянныя па мраморъ, на металлъ, на деревъ, вышитыя на ткапяхъ, чеканенныя на монетахъ византійскихъ, камей съ священными выръзями, печати, таможенные штемпеля — словомъ всякое священное изображение должно быть заботливо воспроизводимо и обнародуемо въ поучение всъхъ».

Наконецъ, важнъйшимъ обстоятельствомъ, обезцънивавшимъ все собраніе снимковъ Севастьянова, была нередълка по своему рисовальщиками типовъ и ликовъ и даже одеждъ, при чемъ въ этомъ измѣненіи стиля и всего характера главную роль играетъ манера, исключительно французская, съ претензіями на красивость, молодость и модернизацію самого византійскаго типа. Въ этомъ отношеніи особенно пострадали и утратили всякій научный вёсь снимки миніатюрь въ краскахь: въ шестидесятыхъ годахъ понятія объ археологической точности были еще понимаемы условно. Любопытно, что такая же нередълка постигла даже кальки и прориси. Казалось бы, этого рода снимки, получаемые чисто механическимъ путемъ, не могутъ принять манеры и стиля самого рисовальщика. Но дело въ томъ, что и здёсь механическое воспроизведение неизбъжно дополняется работою отъ руки, и какъ только рисовальщикъ начнетъ усиливать и дополнять свою прорись отъ руки, начинаетъ собственно переписывать по своему весь рисунокъ. Интересный опыть въ этомъ дёлё имбють наши иконописцы, получающіе механическій снимокъ съ иконы въ короткое время посредствомъ припорашиванія угольнымъ порошкомъ рисунка, проколотаго иглою на бумагь по всёмъ контурамъ и штрихамъ иконы. Это делается просто: намазавъ листъ



<sup>1)</sup> Замитки поклонника Святой Горы, Кіевъ, 1864, стр. 135-138.

бумаги янчнымъ бълкомъ, кладутъ его еще мокрымъ подъ старую прорись. на которой всв штрихи проколоты иглою, и быоть по ней ившочкомъ съ угольнымъ порошкомъ. Черная пыль, проникая сквозь проколы, придипаетъ къ влажному и чистому листу и образуеть точную копію рисунка. Съ такого припороха любой иконописецъ изготовить икону. Но если потребуется припорохъ сохранить вли переслать и поэтому закрыпить, обведя чернилами, такое, на взглядъ легкое, дело требуетъ твердой и наторелой руки мастера. Какъ намъ сообщалъ однажды въ письме въ 1898 году большой знатокъ русскаго иконописанія В. Т. Георгіевскій, неопытные ученики или даже и опытные рисовальщики, но учившиеся въ художественныхъ школахъ, не сумьють обвести по готовому припороху и дополнить недостающее въ немъчто неизбъжно во всякой прориси - такъ, чтобы стиль рисунка былъ сохраненъ. «Я неръдко видалъ, пишетъ онъ, какъ наши художники, снимая «точную» копію съ древнихъ иконъ, доставляли иконы, ничего общаго не имѣющія съ оригиналомъ. Какъ трудно поддълать тоть или другой почеркъ 17-го въка для писца нашего времени, такъ трудно и художнику, учившемуся въ академическихъ школахъ, усвоить себѣ стиль или манеру иконописи 17-го вѣка».

Словомъ, въ печальной и несправедливой судьбѣ севастьяновскаго собранія сыграла свою роль и общая неподготовленность науки къ воспріятію массы сыраго и неизвъстнаго матеріала и недостатокъ критическаго выбора со стороны собирателя. Но какъ этоть выборъ быль еще трудень въ шестидесятыхъ годахъ, показываетъ современная литература по тому же Авону. По ней мы видимъ, что собственная археологія держалась на почвъ общей любознательности и была чужда критики. Какъ приснопамятный Василій Барскій записаль въ своей княгь со словь монаховь или по текстамъ проскинитаріевъ, такъ вслідь за нимъ повторяли послідующіе паломники. Въ разныхъ случаяхъ, по не многихъ и не частыхъ, эти гаданія проскинитарієвь подвергаются критик'я въ трудахъ пр. Порфирія. Этотъ знаменитый ученый не зналь предбловь своей любознательности, въ области церковной исторіи и литературы, неуклонно разъясняль, исправляль и обличаль всякія ложныя измышленія, стремясь къ живому и правдивому знанію. Но собственная археологія занимала такъ мало его вниманіе, что составляеть редкія отступленія. Несравненно более места занимають археологическія данныя въ описаніи путешествій арх. Антонина и Леонида, но критическое отношение къ памятникамъ отсутствуетъ попрежнему.

Иное отношеніе къ древностямъ началось со времени потадокъ спеціалистовъ археологовъ, каковы Ш. Байэ, проф. Н. В. Покровскій и Стрыговскій. Изъ нихъ первый 1) и второй изучали преимущественно фрески и



<sup>1)</sup> Duschesne et C. Bayet. Mission au mont Athos. 1876.

миніатюры и обильно воспользовались тіми и другими въ своихъ сочиненіяхъ, а третій занимался и прочими древностями Авона, и если доселі не опубликоваль своихъ работь, то, быть можеть, потому, что не могь получить разрішенія сділать необходимые фотографическіе снимки для иллюстраціи своихъ описаній.

Полезное общее обозрѣніе авонскихъ древностей сдѣлалъ Г. Брокгаузь 1). Къ сожальнію, его общія характеристики не идуть далье пруга общихъ сведений о византийскомъ искусстве и крайне страдають со стороны хронологических в определеній. Въ сочиненіи нередко смешивается основаніе обители съ построеніемъ ея церкви, не различаются вовсе данныя стиля, и мозанческая икона съ изображениемъ Іоанна Богослова въ Лавръ относится къ Іоанну Цимискію безъ всякаго соображенія о ея стиль, древохранительница той же Лавры приписывается Никифору Фокъ, на основаніяхъ чисто легендарныхъ, хотя слишкомъ извъстно, какіе мастера греческіе монахи въ обработит историческихъ намековъ и построеніи изъ нихъ легендъ. Постройка церквей Лавры и Протата отнесена безъ кригическаго разбора къ 10-му въку. По всъмъ возникающимъ археологическимъ вопросамъ подведены статистические подсчеты, но зачастую въ запасѣ автора набирается не болье пяти фактовъ, или пяти предметовъ, но и тъ не установлены хронологически въ представлении автора и не позволяють делать обобщений. Затемъ и самыя обобщенія этого сочиненія не идуть далее азбучныхъ характеристикъ, совершенно безплоднаго, по своей крайней общности, содержанія: автору неизв'єстны типическія черты предметовь имъ избранныхъ, ихъ формы въ другихъ странахъ и мъстностяхъ, а потому въ его обобщеніяхъ отсутствуетъ сравнительная и следовательно историческая оценка. Сочинение болье компетентно по памятникамъ миніатюры и фресковой живописи, но не знаеть всёхъ вопросовъ, связанныхъ съ металлическими производствами, эмалью и вообще техническія данныя для исторических в опредъленій ограничиваеть понулярными трактатами по исторіи германской художественной промышленности. Отсюда множество замѣчательныхъ памятниковъ не поняты и не опънены по достоинству. Главное содержание сочиненія (им'ьющаго слишкомъ широкое заглавіе) посвящено стінной росписи Дохіара, уясненію иконографических цикловь и типовь, но зачастую задается объясненіемъ того, что давно изв'єстно въ русской литературів и тыть иностраннымъ ученымъ (Стрыговскому, Дилю, Милле), которые съ нею знакомы. Характеристики Брокгауза держатся въ предълахъ такихъ безплодныхъ понятій, какъ напр. величавые типы, торжественность, характерность, драматизмъ, явно ими злочнотребляя. Обще выводы сразу прі-



<sup>1)</sup> Brockhaus, H. Die Kunst in d. Athosklöstern. L. 1891.

обратають характерь общахъ масть. Напр. «асонскія церкви представляють выработанный типъ византійскихъ церквей» — положеніе невърное, коль скоро его не принимать за фразу, такъ какъ абонскія церкви именно отошли отъ византійскаго образца, разумбя подъ византійскими памятниками возникшіе до 1453 года. Для этого сочиненія византійская скульптура «им'веть ограниченное поприще, а византійская живопись назначена служить выраженіемъ религіозныхъ возэрьній» — банальности, которыя не надо было бы повторять безъ оговорокъ по отношенію къ асонскимъ древностямъ. Но общее замъчание, что авонския церкви представляють интересъ «живаго движенія искусства» и что ихъ высокая роль заключается будто бы въ храненін средоточія всего христіанскаго міра», отличаются, кром'ь того, еще и преувеличеніемъ. Наконецъ, хронологическій перечень авонскихъ росписей, составленный авторомъ, требуеть пересмотра. Для примъра, роспись придъла свят. Николая въ Лавръ нельзя относить къ 14-му въку, даже по даннымъ иконографическимъ: Богоматерь стоить тамъ на коленахъ передъ родившимся Спасителемъ, ангелы несутъ на себъ облака, на которыхъ стоять Монсей и Илія въ Преображенін и пр., не говоря уже о томъ, что новизны этой росписи происходять отъ того, что образцами служили западныя гравюры.

Но всё указанные недостатки находять себё оправданіе въ современномъ состояніи области византійской археологіи. Насколько исторія византійскаго искусства въ предёлахъ главнёйшихъ періодовъ: юстиніановскаго, вторичнаго процвётанія при македонской династіи и Комненахъ, отчасти даже эпохи упадка въ 13-мъ и 14-мъ столётіяхъ, представляетъ научную постановку, настолько археологія позднёйшаго греческаго искусства и другихъ вётвей византійскаго: сербскаго, болгарскаго, молдовлахійскаго и отчасти грузинскаго еще лишены этой постановки и остановились въ положеніи предметовъ мёстнаго интереса. Въ нихъ пока не установлена самая почва научныхъ работъ путемъ подбора памятниковъ въ последовательномъ развитіи типа, и нётъ точекъ отправленія для критики и сравненія. Впрочемъ, и всё области византійской древности еще находятся въ этомъ положеніи, за исключевіемъ развё русской. Но и въ ея разработке живо ощущается колоссальный пробёлъ, образуемый другими вётвями византійскаго и восточнаго искусства.

Если, поэтому, такъ великъ и существенъ интересъ аоонскихъ древностей, то сами аоонскія обители 1) должны были бы издавна привлечь из-



<sup>1)</sup> Все, ниже приводимое, относится исключительно къ обителямъ греческимъ и, напротивъ того, не имъетъ никакого отношенія къ обителямъ русскимъ, славнымъ по управленію и по своему просвъщенію и по высокому общинному трудолюбію и славящимся у

следователей въ свои исторические музеи, называемые ризницами. Здёсь вещи собраны воедино и сохранены въ ихъ естественной обстановке, что играетъ пемалую роль въ изучении историческихъ памятниковъ. Обстоятельства ихъ мёстнаго и временнаго происхождения более или менее извёстны, и для нихъ какъ бы приготовлена самая почва изследования въ виде разныхъ документовъ, извёстий, записей и преданий. Между темъ, дело этого изследования являлось доселе въ виде единичнаго предприятия Севастьянова, и афонския древности продолжали составлять вопросительную величину. Причина этого, однако, указывалась не разъ въ техъ крайнихъ и неодолимыхъ затрудненияхъ, которыя все изследователи встречали на Афоне: если древности и разрешалось осматривать, то бегло во время паломинческаго поклонения 1), а затемъ монастырския власти систематически отказывали въ разрешении снимковъ, фотографий.

Нашъ паломникъ В. Барскій въ простыхъ, но знаменательныхъ выраженіяхъ засвидътельствоваль обиліе, разнообразіе и неодолимость всякаго рода помехъ, затрудненій и препятствій, которыя были поставлены этому безхитростному паломнику-анахорету и великому, въ своей любознательности, подвижнику времени Петра, авонскими монахами, уже искусившимися въ дипломатической борьбѣ съ турецкимъ хищничествомъ и коварствомъ. Первоначальнымъ мотивомъ этихъ затрудненій являлось издавна, со временъ турецкаго владычества, желаніе скрыть отъ взоровъ тё драгоценности и сокровища, которыя накоплены были въ Афонскихъ обителяхъ издревле. Для скевофилакія или ризницы избирали обыкновенно кръпкій пиргъ, или зданіе «нарочное, между келліями, сокровенное и не познаваемое», какъ говоритъ Барскій объ Иверъ, или даже высъкали подземелье въ утесь, какъ въ Ксиропотамь. Въ послъднемъ монастырь Барскому долго отказывали показать ризницу и библіотеку, несмотря на его усиленныя просьбы, подкрипленныя ходатайствомъ за него другихъ обителей, и при этомъ ризничій заявляль, что самь еще искаль, гдв спрятано монастырское достояніе, но пока не нашель: «не смотрихомъ многимы льты и не вымь, погибоша ли, или кто на пакость сокры». Воть почему въ последнее время стали устраивать въ обителяхъ, особенно богатыхъ, двъ ризницы: одну обиходную, чаще всего въ алтарѣ самой церкви, въ видѣ двухъ, трехъ шкафовъ, какъ мы нашли напр. въ Иверъ, Ватопедъ, съ ризами и утварью, преимущественно новыми, тогда какъ въ старой ризницъ хранять, виъстъ

всѣхъ путешественниковъ и паломниковъ по своему разумному вниманію къ чужому и особенно научному труду. Русскимъ обителямъ достойно соревнуютъ въ послѣднее время и славянскія обители на Афонѣ: Хиландаръ и Зографъ.

<sup>1)</sup> См. напр. свидътельство г. III. Байэ, посътившаго, между тъмъ, Аеонъ въ составъ особой миссіи вмъстъ съ аб. Дюшеномъ: L'art byzantin, p. 270, рус. изд. стр. 269—270.

съ старыми вещами, и всъ драгоцънности и казну. Такого рода казнохранилищъ, конечно, и теперь не покажутъ постороннему лицу, развъ вынесуть изь такой ризницы вещи на показь: сами монахи, какъ мы убъдились, за исключеніемъ немногихъ, бывшихъ у власти, не знаютъ, какого рода вещи въ ихъ обители имъются, и разсматривають часто съ интересомъ новизны витстт съ прітажими предметы, которые показывають паломникамъ. Богатымъ обителямъ подражаютъ мелкія, и даже сложено нарочито предаціе, будто на Авон'в никогда прежде не открывали ризницъ постороннимъ людямъ: Арх. Антонинъ передаетъ, что вещи Лаврской ризницы ему різшились показать только при входъ въ нее, вынося одпу вещь за другою; мы были счастливье, такъ какъ были допущены обозрыть ризницу Лавры въ присутствіи трехъ выборныхъ старцевъ, и на это указывали, какъ на единственный будто бы случай въ ея летописяхъ. Въ первыхъ двухъ, трехъ обителяхъ намъ подъ видомъ главнаго монастырскаго скевофилакія показывали или обиходную ризницу собора, или же ризницу иной церкви, придъла, носили изъ нихъ въ алтарь ветшаныя облаченія и вообще прибѣгали ко всёмъ, весьма разнообразнымъ способамъ направленія любознательнаго паломника на ложиые пути. Впоследствии, когда убеждались, что эти, показываемые намъ, темные углы обителей, съ ихъ обычнымъ хламомъ, не удовлетворяютъ нашей требовательности, и что мы не хотимъ признавать ихъ ризницами, уже болбе или менбе откровенно объявляли, что не могутъ показать ризницъ, особенно допустить въ нихъ, но зато принесутъ изъ ризницы вст древности. Приходилось, поэтому, откладывать просьбу о ризниць до последних в дней пребыванія въ обители, но и тогда, когда загыть всь подобные пріемы бывали исчерпаны и наконецъ соглашались приносить вещи изъ ризницы, практиковалась все та же система уклоненія. Приходилось спрашивать одну вещь за другою и, получая отрицательные отвёты, отзывы неизвъстностью, описывать, рисовать предметь, завърять въ его существованіи по свидетельству видевшихъ путешественниковъ. Отсюда, обозрвийе авонского монастыря оставляеть, въ концв концовъ, неразрвшимое сомнъніе, дъйствительно ли все, заслуживающее вниманія, видъли, п не было ли скрыто, по пезнанію, или по привычкі не открывать, безъ крайней необходимости, что лебо важное: сомнение, умаляющее цену самаго внимательнаго изследованія. Ибо кто можеть, въ самомъ деле, поручиться, что тотъ подборъ предметовъ древности и редкости, показываемый въ иныхъ обителяхъ паломникамъ и любознательнымъ путешественникамъ, и сложившійся уже два въка назадъ, какъ то видно изъ описей Барскаго, представляеть все лучшее, что есть въ этихъ обителяхъ. Если даже на открытыхъ полкахъ, окаймляющихъ внутренніе карнизы соборовъ, можно находить неизвестныя драгоценныя по древности, по своимъ чеканнымъ окладамъ иконы, то скрываемыя оть взоровъ постороннихъ асонскія ризницы могуть сохранять еще болье драгоценные памятники.

Правда, однакоже, и то, что эта привычка скрывать подкрыляется своеобразнымъ расчетомъ на подъемъ интереса къ неизвъстному, на человъческое свойство дорожить лишь тъмъ, что дорого или съ трудомъ достается, а также и необходимостью скрыть, хотя бы отъ излишняго осужденія сосъдей, давно состоявшуюся пропажу или прямо продажу иныхъ драгоцънностей. Таковы причины настойчивыхъ отказовъ Барскому показать библіотеки въ иныхъ обителяхъ, а въ другихъ ризницы послътого, какъ въ началъ прошлаго стольтія нъкоторыя и притомъ наиболье богатыя обители, лишившіяся своихъ земель, а съ ними и доходовъ, прибъгли къ временному закладу своихъ драгоцънностей солуньскимъ евреямъ: много, въроятно, лучшихъ древностей не возвратилось тогда на свои мъста и было сплавлено или продано на западъ.

Въ новъйшее время, когда натады ученыхъ умножились и стали постоянными, обители святой горы согласно предоставили, для ученаго пользованія, свои рукописныя сокровища и, ради этого, теперь устраивають библіотеки, составляють ихъ каталоги. Но, подъ вліяніемъ тёхъ же посёшеній и вновь начавшагося собственнаго участія монашествующей братіи въ ученыхъ работахъ, а также воспоминаній объ утраченныхъ или розданныхъ обителью предметахъ, вырабатывается новый ревнивый взглядъ на значеніе сохраненныхъ предметовъ древности: монастырскія власти относятся къ нимъ, уже какъ къ коллекціямъ, которыя, имъя высокую цъну, составляють славу обители, наряду со святынею привлекають въ нее посътителей, и требують поэтому ревниваго береженія не только отъ пропажи, но равно и обезпъненія путемъ изданія въ свъть снимковъ съ этихъ драгопънныхъ предметовъ. Такъ, въ Лавръ, власти, послъ нъсколькихъ синодовъ, ръшились показать намъ сокровища обятели: ризницу, всю обиходную и древнюю утварь, библіотеку, даже предоставили отобранные предметы для занятій, но рышительно отказали въ разрышеніи сублать со всыхъ этихъ предметовъ фотографические снимки: мотивомъ была выставлена сначала излюбленная на христіанскомъ Востокъ отговорка, что фотографическому аппарату не мъсто въ церкви, что святые отцы будто бы указали только рисовать съ иконъ и церковныхъ предметовъ и не дали разрѣшенія на фотографію. Но такъ какъ противъ этого довода можно было выставить разрешеніе, намъ ранее данное отъ синода епископовъ Константинопольской патріархіи съ патріаршимъ нам'єстникомъ во глав'є фотографировать чудотворныя иконы, то, въ дополненіе, было выставлено желаніе сохранить за вещами ихъ полный интересъ, который умалится будто бы, если онъ будутъ изданы въ точныхъ снимкахъ. Уже подъ конецъ пребыванія нашего въ

Лаврѣ, мы получили разрѣшеніе снять наиболѣе важные предметы, которые по своей тонкости и сложности допускали документальное воспроизведеніе только помощью фотографіи, и стѣнную роспись лаврской трапезы, спеціально интересовавшую насъ по оригинальнымъ типамъ святителей и отщельниковъ.

Но счастью, этогь новый взглядь на древности не проникъ еще въ большинство авонских обителей, явно, чуждых всякой мысли объ испольвованів этого наследія: на Дооне, напротивь того, еще во всей силе удерживается равнодушіе къ древности, пренебреженіе къ ел художественнымъ достовиствамъ, пристрастіе къ московскимъ и вінскимъ изділіямъ, новой золоченой утвари. Есть и другіе интимные мотивы отказовъ, проистекающіе изъ внутреннихъ условій. Лавра оказалась исключительно ревнивой къ своимъ древностямъ. Въ Иверъ намъ предоставили для обозрънія и сниманія весь соборъ, всё паракинсы и библіотеку со всёмъ ихъ богатымъ содержаніемъ; намъ, однако, не показали, извёстныхъ намъ по снимкамъ П. И. Севастьянова, пяти Евангелій въ грузнеских окладах съ надписями, а также пресловутой кольчуги Торникія, отзываясь неизв'єстностью первыхъ и разрушеніемъ последней. Но когда, подъ конецъ пребыванія нашего, мы просили допустить насъ къ обвору ризницы, то сперва показали обиходную, исключительно съ новыми облаченіями, затымь въ соборныхъ шкафахъ открыли несколько древнихъ эпитрахилей, наконецъ повели насъ въ какой то складъ ветшаныхъ облаченій, среди которыхъ не нашлось ничего древняго и даже хорошаго стариннаго: это не могла быть, однако, ризница богатаго Ивера, оставшаяся для насъ недоступною, в роятно потому, что, заключая въ себъ грузинскія древности, была въ последнее время секвестрирована, въ виду обострившихся отношеній между грузинскою общиною (около 60 человёкъ), уже выселившейся изъ монастыря, и греческимъ большинствомъ. Правда, и помимо этой предполагаемой (у прежнихъ путешественниковъ, однако, не упомянутой) ризницы, въ Иверъ нашлось немало матеріала по древней церковной утвари, ризамъ, лицевымъ рукописямъ, а въ особенности по иконамъ, между которыми чудотворная икона Б. М. Вратарницы, оригиналь московской святыни, особенно интересовала насъ и частями своего древнъйшаго оклада и письмомъ лика: весьма жаль, что паши фотографическія силы оказались недостаточными, для того чтобы получить снимокъ съ этого драгопфинаго лика, относящагося, какъ мы убфдвись, ко временамъ иконоборцевъ. Непреоборимыя трудности встръчали насъ, впрочемъ, при каждомъ наиболъе важномъ памятникъ византійской иконописи: чёмъ более сохранился древній ликъ оть всякаго позднейшаго пли новъйшаго «освъженія», чёмъ древнье икона, тымъ болье темньеть на ней краска и темъ труднее получить сколько-нибудь ясный снимокъ. Обстоятельство, особенно достойное сожальнія, такъ какъ мы, уже начиная съ Ивера, быле поставлены въ есключетельно счастлевое положеніє: намъ повсюду затёмъ разрёшали снимать всё чудотворныя иконы, и если бы мы оказались съ силами, соотвётствовавшими этой, правда, особенно трудной задачё, то получили бы полную серію снимковъ съ этихъ драгоцівнийшихъ памятниковъ православія древности и искусства, но мы, къ несчастію, должны были или отступать съ самаго начала отъ задачи получить фотографіи иконы, стоящей въ полутемной церкви, часто подъ особымъ киворіємъ, отовсюду завёшенной, закрытой и окладами, и стекляннымъ кіотомъ, увёшанной блестящими подвёсками, или же ограничиться общимъ видомъ иконы, не получивъ даже общихъ очерковъ лика, единственно въ данномъ случай важнаго и столь драгоціннаго.

Наиболье удачи (пользуясь общею темою, мы изложимь здпсь необходимыя данныя своего дневника) ны интын въ знаменитомъ Ватопедв, куда прибыли, после осмотра второстепенныхъ обителей около Ивера (Ставро-Никиты и др.), и гдв мы нашли столь же радушный пріемъ, сколько богатый запасъ древностей: просв'ыщенная братія Ватопеда, пользующаяся нын в полным в благоденствием в радушным в руководством не даром в славится гостепрівиствомъ и благосклоннымъ пріемомъ ученыхъ. Ватопедъ раздъляеть съ Лаврою славу древней царской обители, обогащенной вкладами, но, въ отличіе отъ Лавры, счастинво сохраниль (въ Россіи) свои нивнія и доходы, а потому представляєть собою богатейшій монастырь, ръдкостной красоты снаружи и изнутри и необыкновенной живописности своихъ даже новыхъ псстроекъ: здёсь нёть массивныхъ казарменныхъ корпусовъ, зданія келлій строятся по мёрё надобности, одно за другимъ, съ уступами и выступами, съ башенными лестницами. Здесь образдово содержится драгоценная библіотека, а соборь представляеть собою музей режихъ вконъ, въ драгоценныхъ по древности и художественнымъ формамъ окладахъ, стъны собора украшены мозанками, единственными на Асопт, а въ ризницъ сохраняются замъчательныя византійскія древности: мы могли на свободъ заняться и многими чудотворными иконами, драгоцънными окладами изъ ленточной скани, стъчною живописью и лицевыми рукописями; число снимковъ изъ Ватопеда дошло до 60. Но, опять таки, въ отличіе отъ Лавры, здёсь древности не представляють того чисто константинопольскаго, спеціально византійскаго типа: многое здісь происходить изъ Солуни, принесепо изъ юго-славянскихъ странъ Балканскаго полуострова. Изъ Есфигиена, гдъ пробыли не болъе двухъ дней, мы переъхали въ Хиландаръ, гдв наши археологическія находки были также обильны: эта послъдняя обитель, сербская по происхожденю, болгарская по своей современной братіи, можеть считаться славянскою и по характеру своихъ памятниковъ; особенное вниманіе паше было обращено на архитектурныя и

скульптурныя украшенія собора. Чудотворныя иконы Хиландара и Зографа оказались сравнительно въ лучшихъ условіяхъ для фотографированія, и намъ удалось получить точный снимокъ иконъ Троеручицы и св. Георгія.

Изъ Зографа мы вернулись въ Руссикъ, откуда уже начали обозрѣніе монастырей, лежащихъ по западному берегу полуострова: Ксиропотама, Ксенофа, Дохіара, Діонисіата, встрічая повсюду одинаковый радушный пріемъ, одни и тъ-же пріемы въ предоставленіи намъ предметовъ для нашихъ занятій и одинаковое ревинвое желаніе охранить отъ посторонняго взора ризницу. Кром'в немногихъ общежительныхъ монастырей, гдв присутствіе вгумена сразу открывало намъ доступь къ занятіямъ, мы всюду, по прівздь, должны были представлять всь нитвшіяся у нась бумаги п. сидя въ архондарикъ, ожидать ръшенія собравшагося для совъщанія по нашему поводу синода старцевъ или эпитроповъ обители; но самое благосклонное решеніе, объявляемое въ избранныхъ восточныхъ формулахъ, не представляло на деле ничего, кроме права получить въ обители кровъ и пищу и быть допущеннымъ къ поклоненію местной святыне. На самомъ дъль, разръшение занятий должно было составлять уже результать особыхъ переговоровъ съ властями, завъдующими алтаремъ (виматарій, онъ же ключарь собора и параклисовъ), библіотекою, ризницею. Монастыри же, между темъ, были гораздо бедиве предметами изученія, и даже тщательно скрываемыя разницы (если только это не были мнимыя ризницы), какъ скоро были открываемы, представляли, по большей части, груды стараго хлама, который приходилось перебирать поштучно только для того, чтобы убъдиться, что въ обители, дъйствительно, кром'в десятка ранбе указанныхъ путещественниками и уже виденныхъ предметовъ, ничего более достойнаго или доступнаго къ обозрѣнію нѣтъ. Правда, въ каждой и второстепенной обители была стънная росинсь собора, но крайне однообразный типъ, выработанный главными обителями и здёсь повторенный ремесленнымъ образомъ, мало давалъ новаго; Ксенофъ представляетъ интересную роспись Апокаленсиса, въ Дохіаръ есть изображенія ктиторовъ. Перевхавъ затывъ поперекъ асонскаго полуострова, мы посътили Андреевскій скитъ, Карею и въ ней Протатъ, и монастырь Кутлумушъ. Въ последнемъ монастыре зам'вчательна стенная роспись собора, чудотворная поздняя икона Богоматери и икона «О теб' радуется». Что же касается Андреевскаго скита, то, несмотря на его новое происхожденіе, усилія двухъ лицъ: его основателя Андрея Николаевича Муравьева, и долго жившаго въ немъ П. И. Севастьянова сосредоточили въ немъ замъчательный подборъ древнихъ иконъ XIV ---XVI стольтій: греческихъ, греко-славянскихъ и русскихъ. Вивств съ этимъ собраніемъ библіотека Руссика составляеть видный починь авонскаго православія въ д'єд'є его научнаго изслідованія, и на этомъ поприщ'є уже начинають работать и руководять достойньйшие представителя асонскаго монашества. Таковъ на первомъ мъсть отепъ Матеей, библютекарь Руссика, ученый издатель его «актовъ», видный иниціаторъ всехъ научныхъ стремденій этой выдающейся обители, доказавшій монашеству и практическую пользу исторической науки темъ, что по актамъ доказалъ права русскихъ на эту обитель; давъе Александръ Лавріотъ, извъстный издатель хрисовуловъ и рукописей, Сава (родомъ Чехъ) библютекарь Хиландара, библютекари Ватопеда, Ивера. Иное впечативне произвель на насъ Протать и его соборный храмъ: переходъ взъ Андреевскаго скита, кипящаго жизнью, съ его монументальными, новыми сооруженіями, къ рушев, служащей всему Авону пресловутымъ соборомъ, слешкомъ резокъ. Какемъ ведель этотъ храмъ еще Барскій, такимъ и досель онъ остается: почернывшій оть дыма вверху, будто бы после того, какъ его пробоваль сжечь самъ Юланъ Отступникъ; вновь обновленный царями и вновь разоренный варварами фин латинами; поправленный на счеть всёхь обителей и сборовъ. этотъ храмъ, «ветхости ради своей, на многихъ мѣстахъ разсѣдеся и къ паденію имать предуготовлятися, аще не обновится». Пресловутыя росказни о древности этой инимой базилики, будто бы восходящей выше Х въка, повторяемыя досель, не имъють никакого основанія: церквей сь центральнымъ планомъ, но устроенныхъ безъ купольнаго покрытія, не мало было на Востокъ въ городахъ, особенно между позднъйшими митрополіями греческихъ городовъ и общинъ, многочисленныхъ, но не богатыхъ, и не располагающихъ средствами для купольной постройки, и между тымъ желающихъ иметь храмъ общирный, высокій и светлый; этой задаче удовлетворяеть пирокій поперечный нефъ. Появленіе такихъ митрополій относится, новидимому, къ XIII-XIV столътіямъ, когда началось собственно паденіе византійской архитектуры, и вибсть съ нимъ неумбніе покрывать сводами и куполами особенно большія церкви. Церковь Протата зам'вчательна особенно своею Панселиновою росписью, образцово снятою въ севастья вовскихъ калькахъ, однако, разсмотръть эту роспись въ подробностяхъ на мъстъ почти стало невозможно: до того она покрыта копотью и грязью и такъ она выцвыла отъ времени и сырости, обильно сочащейся всюду по стынкамъ, по причинъ плохаго состоянія крышъ. Эта соборная общеаюнская церковь носить на себь печать крайняго запустынія, и въ ней почти разрушено все, что было въ ней нъкогда художественнаго: иконостасъ, съ прекрасными иконными ликами, алтарь, церковная утварь. Среди утвари мы нашли только одинъ уцълъвшій отъ времени серебряный запрестольный крестъ сканной работы XIV въка: все прочее (что мы видъли) не заслуживаеть даже упоминанія. Это положеніе авонскаго хозяйства, при начавшемся въ последнее время обеднении греческихъ обителей, за исключениемъ

Ватопеда, Ивера, Зографа, сулить печальную судьбу и ихъ древностямъ, если не разовьется и не поддержить ихъ новый просвъщенный взглядъ на



1. Лавра св. Аванасія.

**историческое значеніе Афона и необходимость охранять иные предметы его** церковнаго обихода, какъ памятники.

#### II.

### Общій характеръ архитектурныхъ памятниковъ Авона и ихъ скульптурныхъ украшеній.

Архитектурные памятники Леона почти ограничиваются храмами его обителей: пожары, перестройки и пристройки, всякаго рода расширенія и передѣлки до того измѣнили древній видъ обителей, что нынѣ онѣ по своему общему типу врядъ ли восходять древнѣе XVII вѣка. Но, должно тутъ же прибавить, этотъ вѣкъ можетъ считаться крайнимъ въ томъ рядѣ вѣковъ, которые на христіанскомъ Востокѣ еще сохраняли основныя художественныя преданія восточнаго, т. е. византійскаго искусства и быта, между тѣмъ какъ въ XVIII вѣкѣ, вѣроятно, по вліянію и примѣру Россіи, все это преданіе тронулось и замутилось подъ наплывомъ западной моды. Съ того времени наступаетъ смута, непослѣдовательность, неясность, искаженіе всего смысла бытовыхъ и художественныхъ формъ. Для примѣра остановимся у самаго



2. Планъ Лавры св. Аванасія.

входа въ асонскую обитель и обратимъ вниманіе, хотя бы поверхностное, на входныя монастырскія врата. Типичнымъ ихъ образцомъ можетъ служить напр. входъ въ Лавру (рис. 2), въ Ватопедъ, Ксиропотамъ, иногда въ видъ башенныхъ воротъ, чаще

съ небольшою надстройкою надъ входною аркою, но почти всегда въ видъ низкой арки, подъ которою проходять пъшими, а не проъзжають въ экипажъ. Зачастую внутри арки идуть въ томъили другомъ направленіи ступени, служащія для вьючныхъ животныхъ. Внутри воротъ продають паломникамъ ръзныя издълія самихъ монаховъ или сосъднихъ мастеровъ. Понятно, если монастырскія врата будутъ построены на манеръ широкихъ тріумфальныхъ вороть, это будетъ такая аномалія, которая не составитъ и настоящаго украшенія, какого въ такомъ случать добиваются. Но именно въ этомъ смыслть аномаліи на Авонть ръдки: настолько все монастырское строеніе исполняется по неукоснительному преданію, подъ вліяніемъ тяжелаго и ревниваго надзора братіи за каждымъ шагомъ игумена, эконома, ризничаго, и прочихъ довтренныхъ лицъ.

Пересматривая виды асонских обителей, невольно удивляеться ихъ полному сходству съ монастырями Греціи, Кипра, Сиріи, Синая. Многое въ этомъ повтореніи бытовой формы относится къ монашеской косности, многое къ общей греческой устойчивости, но все же остается мало понятнымъ, зачѣмъ обитель, устраиваемая въ широкой долинѣ, строится такою же узкою и тѣсною крѣпостью, какъ бы это имѣло мѣсто въ горномъ ущельи, какъ построенъ напр. Эсфигменъ. При видѣ шлана Лавры св. Асанасія невольно приходить на мысль сопоставленіе съ древне-греческими акрополями.

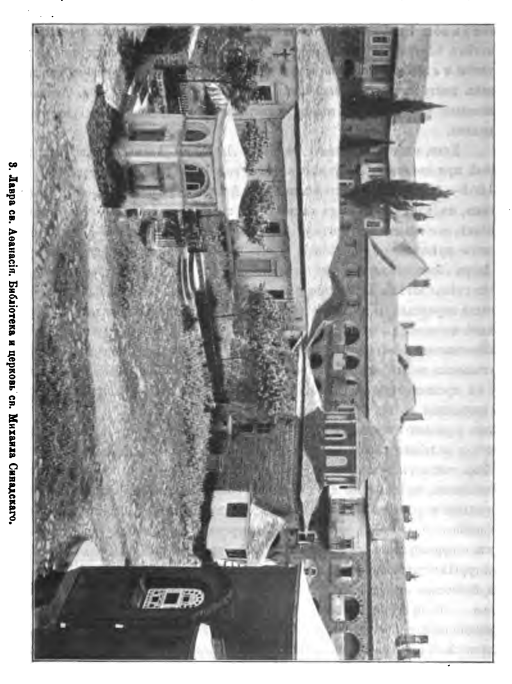
Если, однако, сравнимъ два плана Лавры св. Аванасія, одинъ, изданный при сочинения Ленуара въ 1854 году 1), и другой, исполненный въ 1859—1860 годахъ состоявшимъ при Авонской экспедиціи архит. Клагесомъ, то, какъ бы ни былъ схематиченъ и поверхностно выполненъ первый шань, все же съ достаточною ясностью выступаеть основной характерь этого криностного сооруженія и его неизбижное загроможденіе внутри. Лавра обнесена массивными стънами еще въ древнъйшую эпоху Анона, и эти стыны затымь въ течение выковь обстраивались деревянными и каменными корпусами для всякаго рода жилыхъ потребностей обители. По срединъ монастыря стояль соборъ, противъ него трапеза и между ними фіаль. «крестильница водная». По ту и другую сторону монастырскаго четыреугольника двъ церкви, отдъльно стоящія: «Введенія Богородицы» — древней и съ древнею чудотворною иконою, и ц. св. Михаила Синадскаго, существовавшая во времена Барскаго (рис. 2 и фот. 5, рис. 3). Всв остальныя церковки или придёлы: три находятся въ самомъ храме, а шестнадцать между келліями, иныя съ куполами, большинство въ вид'в малыхъ часовенъ. Какъ считаетъ пужнымъ разъяснить тотъ же Барскій, это множество параклисовъ, наблюдаемое и въ другихъ обителяхъ Авона, вызвано многими нуждами и «благословенными винами»: «ради частых служеній и помипаній вписанныхъ душъ въ книгахъ монастырскихъ за подаваемую милостыню, или о сорокоустахъ или о въчномъ ради ихъ литургисаніи, ради ранныхъ литургій и кратчайшыхъ уединенныхъ молитовъ, ради старыхъ и немощныхъ, и безмольие любящыхъ, таковіи бо нарочно близъ храмовъ и обитаютъ, яко ... по нуждъ или изволенію, и внугрь келіи стоящымъ или съдящимь мощно слушати божественной литургіи». Такое «изволеніе» можеть соврадать съ нахожденіемъ въ составѣ монастырской власти, преимущественно у грековъ или въ греческихъ обителяхъ, умножая число параклисовъ.

Барскій пространно описываеть и превозносить красоту м'єстоположенія Лавры св. Асанасія, обиліе ся источниковь и плодовых деревьевь,



<sup>1)</sup> Lenoir, Albert. Architecture monastique. P. 1852, I, p. 14, fig. 11.

садовъ, дуговъ и рощъ, и изобильнаго лаврскаго хозяйства. Все это богатство, какъ мы ясно видъли сами, относится къ далекому прощдому, и



монастырь представляеть нынѣ ясную и нечальную картину разрушенія, которое, разъ незамѣтно начавшись, идеть все быстрѣе. Но, кромѣ понятнаго сожалѣнія о распаденіи славной обители, насъ занималь и археологическій вопросъ о томъ, какими были всѣ упоминаемыя Барскимъ каменныя

многочисленныя зданія: кром'в стінъ да церквей, мы виділи очень мало хорошихъ построекъ, а большинство каменныхъ было грубой кладки, какъ



4. Эсфигиент.

и построекъ изъ дерева, правда — дуба, по его преобладанію въ краю, и тоже въ состояніи близкомъ къ разрушенію. Лавра, говоритъ Барскій, въ окружности только триста пятнадцать саженъ, но заключаетъ въ себѣ мно-

жество зданій. Зданія поставлены тёсно, одни на другихъ, «но вся твердо и крёпко отъ камени зданна, точію нёкій горницы или вётряницы, по святогорску доксати, отъ древа сооруженны, такожде и покровы». Достаточно бросить взглядъ на рисунокъ 4, чтобы убёдиться, что мы видимъ передъ собою зданія, описанныя Барскимъ, стало быть, сооруженныя не ранёе XVII вёка. Исключеніе составляютъ: самая церковь Михаила Синадскаго, построенная посліє Барскаго, и библіотека, сдёланная въ новійшее время. Въ свою очередь, лаврскія постройки указывають намъ на древность прочихъ обителей: общее обёдиёніе авонскихъ обителей, причиненное въ свое время отнятіемъ монастырскихъ имёній, а въ посліднее время обусловливаемое отсутствісмъ всякихъ доходовъ, кромі аренды земель и оброчныхъ статей, доставшихся отъ древности, является главною причиною этого сохраненія старины. Но и греческія п славянскія обители, располагающія большими доходами, какъ Ватопедъ, Иверъ, Зографъ и др., мало измінили свою древнюю наружность.

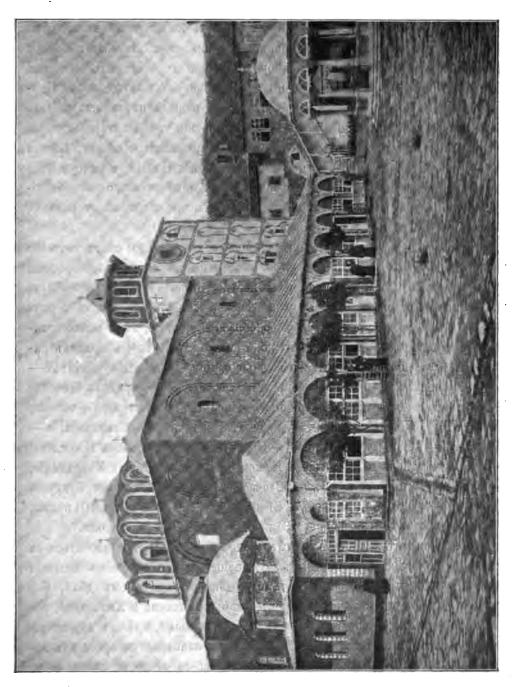


5. Планъ Ивера.

На планѣ Ивера (рис. 5) мы находимъ трое воротъ и своего рода пропилеи (на планѣ № 1), послѣднее сооруженіе прошлаго вѣка, если судить по словамъ Барскаго: «врата же суть три желѣзна, едины близъ другихъ, посредѣ стѣпы сѣверной». Монастырь охватываетъ пространство только въ 250 саженъ, но зданія особенно высоки и заключаютъ въ себѣ всевозможныя службы, больницы и гостиницы. Посреди двора возвы-

шается (рис. 6) великая и главиая церковь во имя Богоматери, въ память ея Успенія, съ тремя куполами надъ главнымъ зданіемъ и падъ внутренней папертью. Зданіе собора, по всей віроятности, построено ціликомъ въ 1492 году, когда указывается его такъ называемое обновленіе: объ этомъ достаточно говоритъ самый характеръ его. Описатели, кромі Барскаго, принимающаго легенду о построеніи собора въ Х вікі грузинскимъ монахомъ Георгіемъ, затрудняются опреділеніемъ въ виду древнихъ колоннъ съ мраморными и частью фигурными капителями. Видимо, покрытіе внішняго притвора тремя низкими куполами было также исполнено одновременно съ прочимъ зданіемъ, и даже паружное низкое преддверіе, тянущееся длиннымъ коридоромъ передъ нартексомъ, существовало при Барскомъ. Ибо, описавъ оба нартекса, и внішній партексъ съ хорами наверху или катехуменами, открывающимися въ храмъ большимъ окномъ, какъ въ Лаврів,

Барскій прибавляєть: «Кром'в же сихъ, есть преддверіе, съпреди всего храма протязаемо, много отъ папертей нижщое, но тринадесятмы мрамор-



6. Соборъ Иверскаго конастыря.

нимы столпамы поддержимо». Насколько все здёсь живеть традиціями XIV—XV вековъ, свидетельствуетъ характерная и разнообразная кирпичная кладка (срисованная арх. Кракау на л. 18) и вставныя поливныя блюда

и фляги въ стъпъ надъ колоннами. Противъ временъ Барскаго новаго здѣсь развѣ застекленіе этого притвора, въ XVII вѣкѣ расписаннаго. Поновленъ и утратилъ свои рѣзныя плиты, которыя можно различать на рисункѣ Барскаго, фіалъ или водосвятительница. Но остались безъ передѣлокъ придѣлы въ главной церкви, видимые на нашемъ рисункѣ, свят. Николая и Собора св. Архангеловъ. Сохранила свой оригинальный древній видъ и южная башня, которую также можно, ради нашей задачи, описывать словами Барскаго: «призданный совокупно високій и пространный пиргъ, или столпъ, верху егоже великіи обще гласятъ часы». Барскій упоминаетъ и деревяннаго арапа, съ молотомъ и колокольцомъ, выбивающаго четверти. Башня эта, очевидно, часовая, перенятая изъ Далмаціи и Италіи, и разсужденія пр. Порфирія о томъ, почему «эта бойница» поставлена внутри монастырскаго двора, «какъ послѣдняя защита отъ непріятеля», сплошное мудрованіе, къ дѣлу не относящееся.

Понятіе объ основныхъ формахъ авонскихъ обителей даетъ тотъ же планъ Ивера (рис. 5), который, кромѣ собора и церквей, а также трапезы со службами (3, 4, 5), никакихъ иныхъ построекъ посреди двора не имѣетъ, все же остальное облегло стѣны монастырскія, въ видѣ сплошныхъ корпусовъ, и составляетъ чрезвычайно своеобразное явленіе, такъ рѣзко отличающееся напр. отъ нашихъ обителей съ ихъ множествомъ мелкихъ надворныхъ строеній. Составъ Ивера на приводимомъ планѣ слѣдующій: А— соборъ Успенія, В—придѣлъ собора Архангеловъ, С—придѣлъ Николая Чудотворца, а—часовня «Вратарницы»—Иверской Богоматери, в—часовня или придѣлъ Іоанна Предтечи, с—придѣлъ Неофита, а— Спиридона, е— Георгія, f— Космы и Даміана, g— Пантелеймона, h— Іоанна Богослова, і—св. Модеста, k—Константина и Елены, придѣлы Стефана и Харалампія, l—Введенія. 1) Ворота и проѣздъ, 2) фіалъ, 3) трапеза, 4) пекарня, 5) кухня, 6) винный погребъ, 7) прачешная, 8) маслобойня, 9) столярная, 10) келліи, 11) архондарикъ, 12) больница, 13) келья игумна, 14) синодиконъ.

Между памятниками Аоона следуеть, прежде всего, остановиться на церковной архитектуре, правда, возбуждавшей ранее слишкомъ большія ожиданія и доселе мало чемъ ихъ оправдавшей: на самомъ деле, все афонскія церкви, не исключая соборовъ Лавры, Ватопеда и Хиландара, которые могуть считаться древнейшими и образцовыми, имеють характеръ вообще исключительно служебный, и доселе не заявлено интереса ихъ занесенія въ исторію византійскаго искусства ни со стороны плана, ни по основному типу, ни по стилю построекъ. Наиболее счастливыя между этими купольными зданіями, приземистыми, массивными, мало расчлененными снаружи, тесными и темными внутри, те, въ которыхъ, какъ въ Ватопеде и Ивере, употреблены вместо 4 столбовъ, подпирающихъ барабанъ купола,

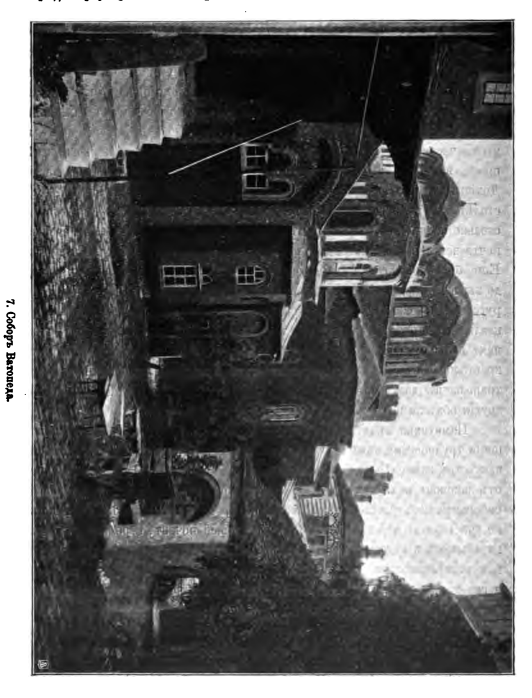
колонны (4-ре или даже 2), случаемъ доставшіяся и привезенныя на Афонъ 1): внутренность центральной части становится тогда свободите, кажется шире и не лишена нѣкотораго художественнаго впечатлѣнія. Но многія авонскія церкви представляють въ планъ оригинальное дъленіе, чисто монастырскаго, хотя по форм' неуклюжаго характера: такъ напр. аоонскія церкви, съ расширеніемъ монастыря, увеличиваются въ длину, но такъ какъ отсутствують колонны, и неть уменья опирать своды на колонны и даже столбы. то вибсто одного открытаго продолговатаго нартэкса дблають ихъ два и даже три (Ватопедъ вибетъ собственно 4 нартакса), пользуясь ими для чтенія часовъ, во время которыхъ приготовляють главную церковь, завішивая входъ въ нее особою завъсою (которую мы видъли въ Ватопедъ, Дохіар'в и др.). Большинство авонских соборовь относится къ XII—XV стольтіямъ, немногіе, и то основаніемъ восходять къ Х и ХІ въку, но настолько копирують солуньскій типъ, что въ присутствін этихъ оригиналовъ почти не имбють интереса и не возбуждають вниманія красотою исполненія. Еще болбе служебный характерь носять многочисленные (ихъ считають до тысячи) придёлы или параклисы, изрёдка въ видё особыхъ церквей или русскихъ часовенъ, стоящихъ на дворъ монастырскомъ, чаще же внутри келлій, въ пиргахъ, льчебницахъ, трапезахъ и пр. Устройство этихъ последнихъ въ базиличномъ типъ, съ игуменскимъ мъстомъ въ абсидъ, часто по крестообразному плану, повторяется донынь, при чемъ последній примерь транезы въ два свъта, данный обителью св. Пантелеймона, вызываеть и другія обители на перестройку.

Памятники архитектуры опредѣляются хронологически съ наибольшими трудностями, такъ какъ заключають въ себѣ, противъ другихъ видовъ искусства, наименѣе художественной индивидуальности и наиболѣе зависятъ отъ законовъ механики и условій конструкціи. Одинъ взглядъ на авонскіе соборы можетъ удостовѣрить, что здѣсь, кромѣ того, въ постройкѣ никогда не участвовалъ чей либо личный вкусъ, новый починъ, стремленіе къ оригинальности и художественности. Все въ этихъ соборахъ отличается грузною ремесленостью, и, привыкнувъ созерцать на Авонѣ соборы и церкви, легко отличить, затѣмъ, постройки авонскаго пошиба на Балканскомъ полуостровѣ. Это церкви, съ назкими куполами, сами по себѣ приземистыя и тяжелыя, безъ всякихъ наружныхъ украшеній, съ пестрыми и безпорядочными росписями внутри по всѣмъ стѣнамъ и сводамъ и снаружи, въ преддверіяхъ и открытыхъ панертяхъ. Такова напр. церковь монастыря



Достаточно перечитать страницы Барскаго, Порфирія, Антонина, одинаково восторгающихся именно этими соборами со стороны общирности и обилія свёта въ главномъ нефъ.

Іоанна Предтечи въ окрестностяхъ города Съра или Серръ (на Меникейской горъ), переустроенная во времена имп. Андроника Старшаго. Сравнивая

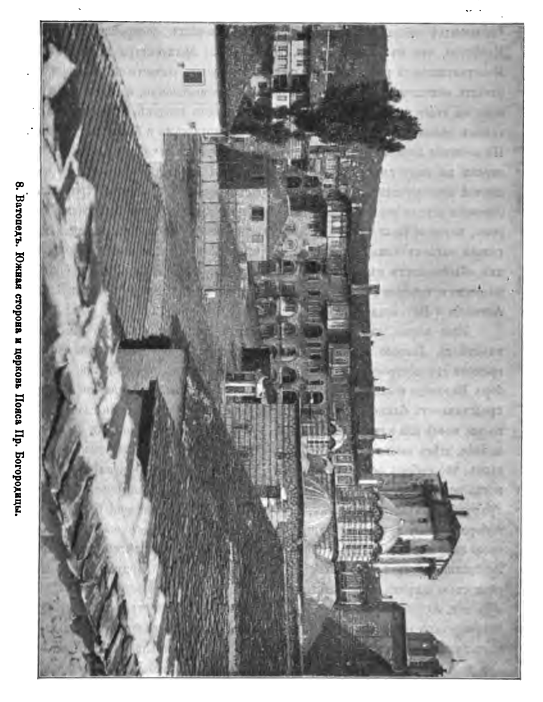


подобныя церкви съ щеголеватыми церквами Солуни, или еще болье блестящими постройками Старой Сербіи и многихъ мъстъ Македоніи, за время распространенія въ ней сербскаго владычества въ XIV въкъ, мы должны

признать за авонскими церквами арханческій, тяжелый пошибъ, вспоминающій первыя времена византійской архитектуры въ ІХ-Х стольтіяхъ. Причина этого лежить столько же въ провинціализм' Аоона, сколько и въ указанныхъ общинныхъ монастырскихъ условіяхъ постройки соборовъ. Известно, что въ конце Х стол. византійская архитектура пріобреда въ Константинополь рядъ замычательныхъ образцовъ, отчасти сохранившихся, отчасти описанныхъ («Новая базилика») современниками, и главнымъ признакомъ этого новаго типа была подвышенность сводовъ, находящаяся въ такомъ эффектномъ контрасть съ узкими нартэксами и боковыми нефами. Но авонскія церкви не приняли этого типа и если походять на солуньскія церкви по виду своихъ куполовъ, то далеко отходятъ отъ нихъ во всей прочей конструкців. Правда, что авонскіе соборы и церкви стровлись и строятся всегда впутри тесныхъ и наглухо закрытыхъ монастырскихъ дворовъ, которые сами по себъ дълають излишнею высоту собора и допускають только подъемъ главнаго купола сверхъ стыть и массивныхъ корпусовъ, ихъ облегающихъ съ четырехъ сторонъ. Наибол ве характерные образцы авонскихъ соборовъ представляють близкіе между собою соборы Лавры Асанасія и Ватопела.

Если верпо, что Ватопедская обитель основана въ конце Х века, витесть съ Лаврою и Иверомъ, то изъ этого никакъ нельзя заключить о времени его построекъ, какъ то дълаетъ Брокгаузъ, полагающій, что соборъ Ватопеда можеть относиться къ такому отдаленному времени. Соборъ представляеть близкое сходство съ лаврскимъ, но имъеть семь главъ п боковые нефы или клиросы округлые. Не входя въ подробности и не считая мненія, здесь высказываемаго, чемъ любо доказаннымъ, полагаемъ возможнымъ, что соборъ основанъ въ концъ XIII или въ самомъ началъ XIV въка, когда исполнены по надписямъ и его мозанки. Находящаяся противъ собора трапеза позднейшаго времени, такъ-же какъ фіаль и часовая башня возле собора и сбоку туть же стоящая колокольная башня, всъ своею щегольскою наружностью наиболье напоминающія намъ птальянскія поздньйшія городскія башенки. Напротивъ того, архондаричный корпусъ своею массивностью и громадными каменными сводами и подпирающими ихъ контрфорсами, возвращаетъ паломинка къ древности. Несмотря на обширность ватопедскаго двора, загромождение достигаеть здесь своего кульминаціоннаго пункта: для того, чтобы разм'естить здесь все нужныя и многочисленныя въ монастыряхъ штатныхъ или идіоритиахъ службы, пришлось заполнить весь дворъ, обстроить всё стены различными каменными и деревянными флегелями до пяти этажей въ высоту, опоясать ихъ спереди и сзади висящими балконами и галлереями, устроить повсюду переходы и пр. По-**ЛУЧИЛОСЬ** ЦЁЛОЕ УДИВИТЕЛЬНО ГАРМОНИЧЕСКАГО ХАРАКТЕРА, ЧАРУЮЩЕЕ СВОЕЮ

волшебною пестротою и снаружи, и внутри. Когда паломникъ приходитъ въ Ватопедъ справа по узкимъ и «стропотнымъ» горнымъ тропинкамъ, и въ-



стами покрытымъ непролазными гущами лѣса, мѣстами же извивающимся по голымъ скаламъ, видъ, внезапно открывающійся, на чудный средневѣковый замокъ поражаетъ рѣдкою красотою. Множество отдѣльныхъ высо-

Digitized by Google

кихъ домиковъ, окруженныхъ балконами, высоко подымающихся башенъ и всюду вънчающихъ даже жилые корпуса куполовъ, сотенъ высокихъ вене-



9. Пиргъ и фіалъ Ксиропотанскаго монастыря.

піанскихъ трубъ, образуєть столь высокое эстетическое цёлое, что ясно и навсегда обнаруживаеть нам'вренную ложь, отрицающую въ монашеств'ь эстетическое чутье. Въ самое посл'ёднее время хозяйственныя заботы, конечно, исказили одну наружную стёну Ватопеда пестрою раскраскою, по въ

общемъ нарствующая и здёсь, несмотря на богатство обители, простота жизни и потребностей, совершенно одинаковыхъ для всёхъ обитателей, способствовали сохраненію старинной живописности и картинности, которыя отличають въ предълахъ Европы пока все средневѣковое, въ отличіе отъ всего современнаго. Причина этого простая, но не малая и для современной Европы — жестокій приговоръ: все среднев ковое было національнымъ, все новое-чужое, противунаціональное, лишенное нерва жизни. Не даромъ даже описаніе Ватопедскаго монастыря у простаго человіка, какимъ былъ Барскій, нарочито веселое: «Внутрь же имать (Ватопедъ) пространство болшое, паче иныхъ монастырей, и мъста празднаго довольно, и на подворіи кипарисовъ изрядныхъ и помаранчовъ, и лимоновъ, и иныхъ древесъ число немало, лъпоту зрящемъ и плоди вкушающимъ приносящихъ. И тамо такожде гостиници лътніи и зимный, странныхъ ради и различныхъ гостей, льно устроенны... Отнюду же весело зрится море на страну съверную, на странъ же десной монастира, при косой ствив, просворница, болница и стайня, при западней же ствив житница, пивинца, келария и полата, на подворін же церковь, звоница, библіотека, скарбница, водосвятница, трапеза и поварня»... Болышинство монаховъ Ватопеда, озабоченное выращиваніемъ огородныхъ овощей, устранваеть садики и парники даже у себя на балконахъ, и живописный видъ разнообразныхъ пристроекъ, галлерей и балконовъ оживляется свъжею зеленью.

Монастырь св. Павла Ксиропотамскаго содержится почти исключительно земледёльческими и садовыми работами своихъ монаховъ, устроившихъ на привольныхъ долинахъ обильно орошеннаго горнаго склона образцовыя плантаціи, и по своей бёдности сохранилъ свою строгую на взглядъ и скудную въ художественномъ отношеніи старину. Противъ того, какъ видёлъ обитель Барскій, мало что въ немъ перемёнилось: поновленъ стоящій у собора водосвятный фіалъ, построенный въ 1500 году молдавскимъ господаремъ, пристроено нёсколько келлій. Съ другой стороны, въ числё этихъ построекъ нётъ ничего столь древняго, чтобы оно восходило ко временамъ святаго Павла Ксиропотамскаго и императоровъ Романа и Константина: отъ этой эпохи остались надписи и рельефы, о которыхъ скажемъ въ своемъ мёстё. Самыя же башии Ксиропотама относятся, какъ розыскалъ пр. Порфирій, къ 1522 году одна и къ 1708 — другая, и построены валашскими воеводами и угровлахійскими господарями 1).

Особенно знаменательнымъ обстоятельствомъ, въ нашихъ глазахъ, является неоспоримая красота и архитектурныя достоинства Хиландарскаго собора, въ краткихъ и ясныхъ словахъ описанныя нашинъ Барскинъ. Ри-

<sup>1)</sup> Acons. I, 2, cxp. 66-67.

сунокъ, нами предлагаемый (10), даетъ поводъ войти въ топографическія подробности. Храмъ поставленъ поперекъ монастырскаго двора и почти



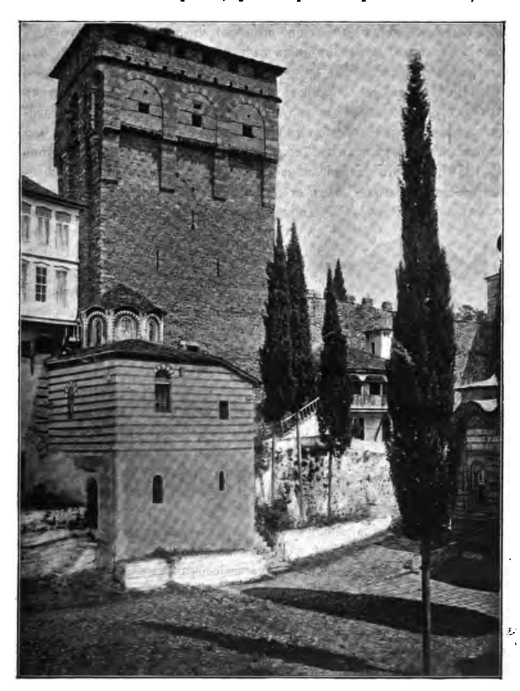
10. Хиландаръ.

вилотную втиснуть среди боковых корпусовь, такъ что по сторонамъ остается только узкій проходь, но такъ было и въ древности. Справа отъ храма, на его западной сторонь находится по обычаю трапеза, которой передній портикъ весь расписанъ внутри. «Трапеза же, говорить Барскій,

отеческая общая, въ стънъ западней, созданна есть предъ врати великой церквы, не лицемъ къ лицу, якоже въ Лавръ и Ватопедъ, противъ стоящая, но вопреки, протязаемая купно съ стъною монастирскою, ея же стеля есть древяна, равна, цвътами пошарованна, якоже и въ Иверъ, стъны же вси окрестъ бяху тогда иконописанны, такожде и преддверіе ея, съ зводамы каменнозданными и столпамы, лъпо иконописанное». Посреди двора передъ храмомъ фіалъ (упомянутъ Барскимъ, какъ «крестилница или водосвятилница, съ зводамы и столпамы»), сооруженіе не ранъе XVII въка. Слъва отъ храма на рисункъ видимъ «созади великаго олтаря, одесную (т. е. по правую сторону отъ абсиды) звоница, подобная пиргу, купно съ инными зданіи нераздълно стоящая и немалую красоту зрящымъ являющая». За звоницею виденъ пиргъ «въ стънъ восточной, широкій и высокій, даже до четирена-десетъ или пятнадесятъ саженей, созади олтаря великой церквы мало ошую стоящій, зъло льпаго и кръпкаго зданія и на високомь каменномь мъстъ оспованный» (стр. 230—231).

«Но что же реку о великой церквъ удивителніи обителы сея? Нъсть меть, воистинну, слово доволно къ похваленію и къ совершенному ея описапію!... Како немощнымъ языкомъ и удобосокрушенною толстію изявити могу ея небеси подобную льпоту, сюже превосходить и побыждаеть вси, иже въ святой Горь храмы»! Храмъ построенъ изъ лучшаго мъстнаго тесанаго камия, со множествомъ мраморныхъ плить, косяковъ и кариизовъ. Вст двери и окна обложены мраморомъ. Храмъ поставленъ на помостт вышиною около сажени, и потому передъ входами имъется по семи, восьми и болье ступеней крыльца. «И сія убо есть первая ся доброта, сюже превозвишаетъ вскуъ святогорскыхъ монастырей церквы». Далке, Барскій пересчитываеть десять красоть, отличающихъ храмъ отъ всёхъ аоонскихъ соборовъ, и точность этого перечня такова, что имъ можно пользоваться даже съ цѣлью стилистическихъ опредѣленій. Храмъ имѣетъ два притвора, замѣчательныхъ обиліемъ світа, мраморными колоннами. Куполъ опущенъ на четыре мраморныя колонны. Окна повсюду украшены мраморными колоннами и столпами или плитами, ихъ раздъляющими. Помостъ набранъ изъ мраморовъ, составляющихъ фигуры звёздъ, посреди же креста въ размёръ поперечника купола. 104 окна были при Барскомъ «вси содъланны коштомъ немалымъ и майстерствомъ удивителнымъ съ различнымы цвътамы стеклъ и дробнымъ преплътаніемъ взоровъ, въ нъкоей крыпкой матеріи, гречески нарицаемой τύψος, отъ ныхъ же многы суть на нихъ же зрятся иконы праздниковъ Господскыхъ, Богоматерныхъ же и различныхъ святыхъ, сице изрядно отъ частицъ различноцвътныхъ сочиненны, яко аки тростію изображенны». Уровни притворовъ и храма постоянно повышаются на въсколько ступеней, «и сія ей седмая красота». Надъ внёшнимъ притворомъ одинъ

куполъ, надъ внутреннимъ два, и надъ главною церковью тоже одинъ, но большій. По словамъ Барскаго, храмъ покрытъ не простымъ оловомъ, «но

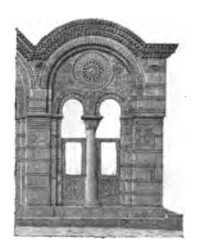


11. Пиргъ Хиландара.

и отъ здата, и отъ иныхъ металловъ части имущимъ». «Повёствуется же», прибавляетъ Барскій, что солуньскіе евреи, провёдавъ о такихъ достоин-

ствахъ олова, пробовали убідить монаховъ покрыть новымъ оловомъ, но въ томъ не успіли, а съ той поры будто бы банкиры охотніве, чімъ другимъ обителямъ, даютъ Хиландару деньги взаймы. Приводя этотъ образчикъ монашескаго праздпословія, цельзя не прибавить, что нынів этотъ кредить «подъ олово», очевидно, исчерпанъ, такъ какъ обитель находится въ тяжеломъ денежномъ положеніи.

Пр. Порфирій также воздаєть должное архитектурным достоинствамъ храма, хотя и указываєть въ наружномъ фасадѣ отсутствіе строгаго единства: храмъ построенъ сербскимъ кралемъ Милутиномъ въ 1293 году 1), а наружный притворъ княземъ Лазаремъ (Косовскимъ), павшимъ при Косовѣ въ 1389 году. Это различіе въ частяхъ храма не умаляєтъ красоты лицеваго фасада и только дѣлаєтъ его живѣе, а для исторіи архитектурныхъ типовъ имѣєтъ капптальный интересъ, такъ какъ части опредѣлены точными



12. Угозъ Хиландара.

датами. На рисункъ 12 представлена одна крайняя арка портика или наружнаго притвора конца XIV въка, т. е. постройки кнеза Лазаря. Эта арка съ окномъ и сосъдняя съ дверью принадлежатъ наружному портику или притвору и носятъ на себъ всъ характерные признаки готико-итальянскаго стиля, перенимавшагося въ концъ XIV въка сербскими строителями, какъ то видно на многихъ памятникахъ Старой Сербіи и Босніи съ Герцеговиною, на основъ, конечно, той же сербо-византійской архитектуры. Церковь сложена изъ тесанаго камия, съ прослойкою кирпичемъ, въ промежуткахъ,

тремя и четырымя рядами, горизонтальными и вертикальными. Храмъ имѣетъ цоколь на уровив пола, одинъ этажъ, обозначенный карнизомъ надъ дверями и окнами, болые низкими, чымъ высокими, и верхиюю часть, заканчивающуюся арочными сводами. Все расчленение ограничивается арками оконъ и дверей, съ ихъ тройными подраздылениями (trilobées). Красота здания—въ его пропорціяхъ и расчлененіяхъ этими арками. Но на аркахъ XIV въка имъются розетки, искусно высыченныя въ камив, а поле арки вокругъ испещрено узорчатою выкладкою изъ кирпичей и каменной мозанки, представляющей шахматные наборы, лиліи и кружки съ плетеніемъ.

<sup>1)</sup> Брокгаузъ, не зная этого указанія, повторяющаго свідівне, сообщенное еще въ Исторіи Ранча, относить постросвіє церкви къ Стефану Немані, основавшему монастырь и устроившему въ немъ деревянную церковь, которая затімь сгоріла и была замінена современнымь каменнымь соборомь.

Но, конечно, самое замычательное въ этой церкви — тъ скульптурныя плиты 1), поставленныя на ребро въ видъ брустверовъ, въ нижней части оконныхъ арокъ, по объ стороны раздъляющей колонны. Брокгаузъ относить эти скульптуры къ 1197 году, году основанія монастыря, а пр. Порфирій къ 1293, времени построенія храма. То и другое возможно, такъ какъ мъстныя условія требують думать, что эти плиты не были изготовлены для храма спеціально на этоть случай, а были прямо взяты изъ имівшагося матеріала, а потому никакъ не могутъ имъть одного происхожденія и принадлежать, конечно, и X и XII въку, а кое-что добавлено и въ XIV въкъ. И дъйствительно, им имъемъ здъсь всякіе пошибы: и чисто византійскія плиты съ крестами, съ ромбами, крестами на пьедесталахъ, какъ на диптихахъ, и затъмъ позднъйшія, съ плетеніями, мелкими крестиками, арочками и пр. Три плиты: двъ па южной, одна на съверной сторонахъ, имъютъ вной характеръ, а именно славянскій и относятся къ XIII—XIV вѣку. На одной внутри коймы изъ аканоовыхъ разводовъ, въ кругломъ полъ сделанъ двуглавый орель 2) въ геральдической позъ, но въ такомъ же кругу два грифа, свившіеся хвостами и грызущіеся между собою изъ за растительной почки, имьющей видь вынца. Несмотря на схематическій рисунокъ, пошибъ изображенія столь же интерессиъ, какъ и символическое содержаніе. Третья плита имбеть рисунокъ западнаго пошиба и представляеть рыцарскій шлемъ съ кольчужнымъ оплечьемъ, въ типъ вооруженій господствовавшихъ въ періодъ между 1350 п 1460 годами<sup>8</sup>). Напротивъ того, львиныя маски, видныя нынъ по сторонамъ дверныхъ косяковъ, сняты, въроятно, съ прежней крыши, на которой онъ служили настоящими водостоками или ихъ эмблемами, и напоминають наши прилёпы суздальских храмовъ. Капители собора им'бють форму гладкихъ опрокинутыхъ пирамидъ или кубовъ и только на одной паръ находимъ орнаментику въ видъ такъ называемыхъ имбрикацій; первая форма является обычною для греческих церквей XIII— XV стол. (Капникарея въ Абинахъ), но также XI въка (Луки Фокидскаго и пр.).

Хиландарскія плиты происходять, по всей віроятности, изъ боліве



<sup>1)</sup> Рисунки въ «Живописномъ Обозрѣнія Авона» пр. Порфирія на дл. 8—12, конечно, не удовлетворительны. Эти плиты сдѣланы изъ известняка, тогда какъ въ древиѣйшихъ церквахъ, напр. Луки Фокидскаго отъ XI вѣка, онѣ изъ прозрачнаго ирамора — фенгита, очемъ см. Diehl L'église de S. Luc en Phocide 1889, p. 30—31.

<sup>2)</sup> Можно было бы даже провизорно признать этого двуглаваго орда гербомъ, такъ какъ ту же виблему мы встрътили на плитъ, служащей подножіемъ престола въ Марковомъ монастыръ, близь Скопіе, въ Македонія (Альбомъ Македонской Экспедиція 1900 г.). Сопоставимъ извъстіе, что именно двуглавый орелъ, какъ мербъ, былъ пожалованъ византійскимъ императоромъ Андреномъ Андрею Музаки за побъду его надъ сербами, виъстъ съ титу-ломъ деспота Эпира въ 1840 году.

<sup>8)</sup> Racinet, Costume Historique, pl. 217. Illaems raua bacinet.

древняго, рознятаго впоследствін мраморнаго иконостаса, о чемъ можно, однакоже, только догадываться по многимъ аналогичнымъ целымъ и разо-



13. Соборъ Хиландара. С.-З. уголъ, постройни конца XIV въка.

браннымъ памятникамъ этого рода, сохранившимся какъ на самомъ Аоонѣ, такъ и въ другихъ странахъ православнаго Востока.

Въ самой церкви «Введенія во храмъ» въ Хиландарѣ Клагесъ (Авон. рис. Акад. Худ., л. 29) снялъ мраморные столбы иконостаса, восьмигран-



14. Внутренность и пиргъ Дохіара.

ные вверху и четыреугольные внизу, гдё имбются притесанные къ нимъ столбики для укръпленія панельныхъ топкихъ плить, съ резными капите-

лями, и рѣзною плоскою орнаментацією по церковной и алтарной сторонамъ столбовъ; иѣкоторые столбы раздѣланы еще въ впзантійскомъ тдиѣ пучка тростинковъ, связаннаго узломъ посрединѣ.

Въ Карев, въ соборной церкви Успенія (альбомъ Клагеса, л. 9) древній мраморный иконостасъ (10 арш. шир.) имбетъ рѣзные средніе устои и четыре плиты, украшенныя орнаментальными ромбами съ узлами на углахъ, въ которыхъ вписаны розетки, звѣзды и вращающіяся колеса.

Въ Иверѣ (*Клагесъ*, л. 5) имѣются мраморные пилястры и устоп, съ рѣзьбою, колонки изъ verde antico съ капителями и плиты, украшенныя орнаментальными крестами, плетеніями, ромбами съ аканоовыми листьями и монограмматическимъ крестомъ.

Тотъ же альбомъ Клагеса (л. 53) представляетъ замѣчательную колонку древняго мраморнаго иконостаса, открытую Севастьяновымъ въ Лавр к св. Аванасія: колонна изъ verde antico, имѣетъ прекрасную базу и изящную капитель, настолько рѣзанную вглубь, что нижняя корзинка ся представ-



15. Плита фіала въ Лавръ.



16. Плита Лавры.

ляетъ аканоовые разводы какъ бы отдёленными отъ тёла канптели, на нодобіе изв'єстной римской р'єзьбы по стеклу (v. diatreta), а на м'єстахъ завитковъ переднія части барановъ и рога изобилія. Всё эги куски и остатки
относятся къ XI—XIII стол'єтіямъ, частію даже сохранились на м'єстахъ
своего древняго устройства, но закрыты деревянными нанелями, обшивкою
или прямо поздн'єйшими иконостасами.

Замѣчательное собраніе рознятыхъ плигъ древняго иконостаса было вставлено въ XVIII вѣкѣ (послѣ Барскаго, у котораго рисунокъ не указываетъ вовсе этихъ плитъ) между колонками водосвятнаго фіала въ Лаврѣ св. Афанасія. Нѣкоторыя изъ этихъ плитъ представляютъ (рпс. 15, 16) обычные византійскіе кресты, внутри аркадъ, съ расцвѣтшими, въ видѣ двухъ акапфовыхъ листьевъ, концами; кайма, идущая вокругъ этого средняго поля, украшена также рѣзными аканфовыми разводами, по внутренности завитковъ наполнены птичками, клюющими грозди, зайчиками, поъѣдающими листву и прыгающими звѣрками, звѣрекъ побольше пробустъ

поглотить самый хвость развода, образующаго, но византійскому шаблону Х стольтія, перегибы толстой виноградной лозы, съ аканеовыми листьями и гроздями винограда: этоть звърекъ является однимъ изъ многихъ примъровъ начальной византійской темы, развившейся въ средневъковомъ западномъ искусствъ въ рядъ химеръ и василисковъ, поглощающихъ растенія, ихъ опутывающія. Иныя плиты (рис. 17—18) (быть можетъ, отъ канцеллъ амвона, или же обратной стороны иконостасныхъ преградъ) представляютъ рядъ мелкихъ квадратныхъ полей, по 4 въ каждой панели, окаймленныя узловыми плетеніями, и въ этихъ поляхъ высъчены: обычные грифы, крылатые, съ орлиною головою, крыльями и львинымъ тъломъ, клюющіе сосновую шишку па витой колонкъ (любопытный архаизмъ), львы, сирены или гарпіи съ человъческою головою и яйцеобразнымъ туловищемъ, пары павлиновъ, клюющихъ почку на стебль, пары голубей по сторонамъ растенія, олень, бъгущій отъ собакъ и пр. Но особо любопытны изображенія въ двухъ поляхъ: 1) орель наступилъ лапами на хвосты двухъ змъй, которыя,





17. Плита фіала въ Лаврѣ.

18. Плита фіала въ Лавръ.

поднявшись, по об'євить сторонамъ, стремятся ужалить его въ ухо, п 2) орелъ, поднявъ крылья, уноситъ въ когтяхъ зм'єю, другая зм'єя, извившись на его крыл і, жалить его въ голову. Эти эмблематическія сцены изъживотнаго міра, чрезвычайно распространенныя въ грековосточномъ искусств і ІХ—ХІІ в'єковъ, перешли въ шаблонахъ къ арабамъ и въ русскую орнаментику, гд і и удерживались до позднійшихъ временъ.

Рисуновъ 19 представляетъ образецъ древняго (не ранѣе XIV вѣка) мраморнаго иконостаса <sup>1</sup>), сохранившійся въ придѣлѣ свят. Николая въ Ватопедскомъ соборѣ.

Придълъ Николая Чудотворца, въ южной сторонъ собора — замъчателенъ всъмъ своимъ устройствомъ, представляя наронкъ и вмъстъ съ нар-

<sup>1)</sup> Для иллюстраціи этого памятника аналогичными можно найти много рисунковъ, котя отличающихся малою точностью со стороны стиля, въ изданіи G. Rohault de Fleury, £a Messe, II pl. 239—246: въ Неапол'є отъ V вікв, Миръ Ликійскихъ отъ VI в., Торчелло етъ VII—VIII в.(?), Сіона—IX віка, ц. на Казбекі—XI—XII в., Ю. Франціи отъ IX—XII в.

енкомъ крестообразную церковку изъ трехъ полукруглыхъ экседръ, или нишъ, при чемъ алтарная удлинена противъ другихъ и расширена нишею



19. Ватопедъ. Древній мраморный иконостасъ въ придёлё свят. Николая.

налѣво, но главный интересъ придѣла представляеть устройство въ немъ иконостаса древняго типа съ баллюстрадами, сложенными изъ мрамора на

мраморной же солей, высотою 1 м. 15 с. и шириною по 80 сант. вмёстё съ мраморными столбами для царской двери, которая составляеть единственный входъ въ алтарь и составляеть ширины 70 сант.

Витетт съ праморнымъ антаблементомъ вконостасъ витетъ въ вышину 3 м., при чемъ 12 сант. приходится на его мраморную солею, обдъланную снаружи узоромъ, внизу полочкою. Мраморная баллюстрада утверждена въ ней въ особыхъ углубленіяхъ; деревянной двери и понынѣ нѣтъ; мѣсто ея занимаетъ завѣса. Баллюстрада состоитъ изъ двухъ пилястровъ, одного тябла и столбика на каждой сторонѣ. Столбикъ четыреугольный, снабженъ щаромъ, ближайшій къ нему пилястръ украшенъ разводомъ съ пальметками, работы не позже XIV стол., тябло украшено въ рельефѣ аркадою съ процвѣтшимъ крестомъ, поднимающимся изъ канеара.

А другое тябло орнаментировано крестами, пальметами и проч. Двѣ колонки кругомъ имѣютъ кубовую капитель; двѣ прочія въ видѣ треугольныхъ на подобіе херсонесскихъ, между ними промежутокъ — 30 сант.; въ верхней части баллюстрады онъ замѣненъ превосходнымъ карнизомъ изъ выточеннаго розоваго мрамора; антаблементъ изъ цѣльнаго куска мрамора орнаментированъ аркадами съ кринами внутри схематическаго рисунка. Роспись всего придѣла—новѣйшая 1780 г. Деревянный, закрывающій ныиѣ колонки иконостасъ (покрышка) относится къ срединѣ прошлаго столѣтія. Эта деревянная покрышка укрѣплена самымъ дешевымъ способомъ, при помощи желѣзныхъ прутьевъ сзади колонокъ.

Иконостасъ, сборный изъ кусковъ разныхъ временъ, однако не позже начала XIII въка. Антаблементъ изъ цёльнаго бруса, орнаментированъ арочнами съ рядомъ стилизованныхъ пальметтъ внутри. Колонки, поддерживающія этотъ брусъ, настолько же широко отстоятъ другъ отъ друга, насколько остается мъста въ абсидъ, если исключитъ узкія царскія двери, и промежутки не были закрываемы иконами, такъ какъ подобной ширины иконъ уже не было, но завъщивались по древнему обычаю 1), что особенно любопытно въ данную эпоху. Въ настоящее время промежутки заставлены мелкими иконами, и подъ антаблементомъ протянутъ деревянный ръзной фризъ, расчлененный арочками, и въ нихъ тоже обычный подборъ полугрудныхъ иконъ Евангелистовъ. Внизу преграда заполнена между столбиками узкими плитами, съ ръзьбою изъ декоративныхъ разводовъ и крестовъ, видныхъ на рисункъ.

Монументальный вконостасъ Ватопедскаго собора в подобный въ соборѣ Хиландарскомъ сохранились не вполнѣ: уцѣлѣли только главные мраморные



<sup>1)</sup> Завѣсы боковыхъ отдѣленій иконостасныхъ преградъ можно видѣть на рельефѣ изъ римскихъ матакомбъ въ Латеранскомъ музеѣ, ibid. II, р. 105.

устои въ срединѣ и по бокамъ, и брусы антаблемента, но собственно преграда, т. е. промежуточныя канцелы изъ мраморныхъ плитъ отсутствуютъ или такъ частью прикрыты, что ихъ нельзя видѣть. Пр. Порфирій 1) особенпо восхищается хиландарскими колонками иконостаса, составляющими каждая какъ бы «пучокъ камышевыхъ тростей, связанныхъ по срединѣ увломъ, изсѣченнымъ изъ мрамора». Но эта декоративная форма колонокъ, повторенная несчетное число разъ въ миніатюрахъ, и въ оригинальныхъ памятникахъ не представляетъ такой рѣдкости, чтобы о ней приходилось особо говорить. Такъ она имѣется и въ иконостасѣ Ватопедскаго собора. Въ старой рухляди, сваленной въ сарай, въ митрополіи Охриды въ Македоніи мы нашли деревянныя колонки этой формы, отъ ХІІІ или ХІV вѣка, а можно думать, что форма и выработалась въ деревѣ.

Въ придълъ Неколая собора Лавры св. Асанасія иконостасъ съ правой стороны составлень изъ кусковъ деревяннаго ръзнаго и золоченаго иконостаса главной соборной церкви, разобраннаго въ 1887 году въ то же время, когда построенъ былъ ея внъшній наренкъ, росписанъ внутр. наренкъ и оба главные придъла. Возможно, что этотъ иконостасъ былъ составленъ именно изъ тъхъ большихъ иконъ, узкихъ и высокихъ, которыхъ отдъльные образцы паходинъ въ образѣ І. Предтечи здъсь же и въ Свиданіи Апп. П. и Пасла въ придълъ: первый имъетъ 67 сант. шир. и 120 сант. выш., представляетъ І. Предтечу передъ образомъ Спаса въ облакахъ, со свиткомъ, на немъ написаны слова.

Панели резныя, имеють 44,43 сант. шир. и 88 сант. выш. Резьба глубокая, по карнизамъ свещиваются листья, по нанелять ажурная, тождественная съ басменными работами. Или византійскіе разводы съ пальметками внутри, съ листиками винограда, которые вылеплены живо и пластично; свободный рисунокъ прекраснаго исполненія, двухъ лозъ переплетшихся между собою какъ бы на шпалерахъ, осложненныя и испещренныя овы. Наиболее любопытные, однако, рисунки взяты отъ готическихъ орнаментовъ металлическихъ изделій XV—XVI стол. югослав. и венгер. земель. Они имеютъ видъ подымающихся внутри тябла двухъ или трехъ стрелокъ или стрельчатыхъ башенъ съ стрелками внутри. По краямъ стрелки украшены листвою.

Современные авонскіе иконостасы представляють высокую досчатую стіну, вы три или четыре пояса, архитектурно расчлененную и богато украшенную різьбою и вставленными вы нее иконами. Никакого различія, на
первый взглядь, оты русскихы иконостасовы не видно, и очевидно, что самый типь деревянныхы иконостасовы или возникы вы самой греческой церкви, или



<sup>1)</sup> І, 2, стр. 11. Ср. прим. въ книгъ Брокгауза на стр. 49.

быль немедленно ею принять. На такое положение дёля указываеть существованіе уже въ XVI и XVII века многихъ мастерскихъ резьбы въ разныхъ мёстахъ Греціи, острововъ Архипелага и Балканскаго полуострова. Авонъ, кромъ своихъ мастерскихъ, пользовался различными, и ръзные пконостасы здёсь славятся не даромъ. Наиболее раннимъ намъ показался пконостасъ Протатскаго собора (фот. 26), хотя въ разныхъ придъдахъ можно найти и болье древніе образцы. Онъ срабогань съ большимъ вкусомъ, въ два пояса, кромъ нежняго цоколя, здъсь крайне простаго. Поясъ мъстныхъ иконъ составленъ прямо изъсамыхъ иконъ, только раздъленныхъ тонкими колонками, укращенными тонкою рёзьбою изъ разводовъ лозы. Выше поясъ богато украшенныхъ ръзьбою карнизовъ и гзымзовъ еще въ строгихъ архитектурныхъ принципахъ: фризы покрыты разводами лозы, падъ ними пояса ововъ и пальметокъ и т. д. Верхній поясъ состоетъ изъ арочекъ, столь же богато и даже пестро раздъланныхъ ръзьбою. Вънечный гзымзъ ажурный, растительные разводы перевязаны жемчужными лентами, н среди разводовъ видны аспидъ и василискъ, попираемые видомъ креста, п у подножія креста птица, питающая дітенышей своимь тіломь.

Рёзные иконостасы аеонских обителей отъ XVII вёка и отъ прошлаго столётія заимствують свои рисунки уже изъ французских образцовь, какъ напр. видимъ въ придёлё в.-м. Димитрія въ Ватопедскомъ соборів. Но, несмотря на вторженіе въ эту традиціонную область разныхъ экюссоновъ, раковинъ, всякаго барока, своеобразность не покидаетъ мастеровъ, припадлежащихъ все-же къ народу и живущихъ еще народною жизнью. Эта своеобразность выражается въ оживленіи всей різной листвы иконостасовъ фигурками звітрей и животныхъ, которыми різчикъ обильно заполияетъ всякое свободное місто въ своихъ разводахъ, поміщая ихъ на віткахъ, на скалахъ, по одиночкі, парами и пр. Сравнительно слабымъ образцомъ можетъ служить иконостасъ приділа ап. Андрея въ фондариків Ватопеда (рис. 20).

Въ томъ же пошибѣ раздѣланы рѣзьбою напрестольные киворіи, игуменскіе «ороны», нерѣдко производящіе крайне невыгодное впечатлѣніе своею нестротою. Любопытно, что этотъ пошибъ никогда не переходитъ на украшеніе аналоевъ, какъ евангельскихъ, такъ и клиросныхъ, которые всѣ выполняются по преданію, способомъ инкрустаціи по дереву перламутромъ, (какъ выражается Барскій-маргаритною кожею и кожею «отъ чрепахи морской»). Малые «иконостасы», или аналои, съ шатровымъ верхомъ, назначаемые для возложенія иконы празднуемаго святаго на общее поклоненіе, раздѣлываются рѣзьбою одинаково съ главнымъ. Можно сказать вообще, по вдаваясь въ излишнія эстетическія оцѣнки и оставаясь на историческомъ мути, что внутренность аеонскихъ церквей производитъ весьма слабое впечатывніе со стороны архитектурной. Только соборы Ватопеда и Ивсра дають еще какую нибудь перспективу и, благодаря массивнымъ колопнамъ,



имѣють нѣкоторое расчлененіе зданія. Что же касается прочихъ, хотя бы и хорошей постройки XVI вѣка, то ихъ грузный характеръ заставляеть забывать объ ихъ архитектурныхъ достоинствахъ. Царящая въ аеонскихъ

соборахъ пестрота общаго убранства не позволяетъ даже выдѣлить что либо изъ этого хаоса. Войдя внутрь собора, видишь ото всего разные



21. Внутренность собора въ Ватопедъ Ю.-В. уголъ.

куски и клочки: напр. громадныхъ хоросовъ, т. е. мѣдныхъ круговъ (чаще иногосторопнихъ) въ ширину барабана купола, для постановки свѣчей, круговъ, подвѣшиваемыхъ на цѣпяхъ въ срединѣ церкви, и почти всегда увѣшанныхъ разными подвѣсными и прорѣзными дисками, яблоками, кистями.

Далье, своды церковные пестрять множествомъ поліслесвъ и поликандиловъ, кандиловъ большихъ и малыхъ, и при массивныхъ столбахъ неръдко надо одну фреску разсматривать съ нъсколькихъ пунктовъ, такъ какъ иначе видишь только часть. На высотъ человъческаго роста вся церковь уставлена по стънамъ ръзными изъ дуба стасидіями или мъстами для стоянія, кіотами, посреди же аналоями, большими свъщниками. Подъ мъстными и почитаемыми иконами подвъщены разноцвътныя и вышитыя пелены; ниже фресокъ по всей церкви, въ полномъ безпорядкъ, развъщены и размъщены на полкахъ множество иконъ, висяция кандила увъщены жемчугоподобными изъ стекла нитями, всюду подыщаются веревки для кандилъ и пр.

Наконець, асонскія церкви крайне затемнены всякийи пристройками, окружающими ихъ, и се болбе подымающимися зданіями, и чемъ богаче обитель, чемъ болье въ ней средствъ для украшенія цемовнаго, темъ плотные придвигаются жилые корпуса нь церкви, тыть болые стущается внутри нихъ дема. Такъ, чудный притворъ Ватопедскаго собора нынъ уже связанъ большою стеклянною галлереею съглавнымъ корпусомъ и утратилъ свой имиозантный видь, о которомь пишеть восторженно Барскій. «Паперти же тамо (въ Ватопедъ) далече льпотнін и болшін паче иныхъ монастирей, и зало краснимы мраморичмы, различноциатичмы дискамы помощенны». Внёшняя паперть нёкогда открывалась наружу свободными и открытыми арками, которыя раздёляются донынё большими колоннами изъ бёлаго мрамора, но благодаря новой оградь, сосыдній притворь освыщается только после полудия, когда светить на два часа сюда солнце и позволяеть разсмотрёть и снимать находящіяся здёсь мозанки. Сосёднія части внутренняго притвора, отделенныя стенами и приходящіяся передъ двумя приделами: свят. Николая и в.-м. Димитрія, совершенно погружены въ тьму, и находящуюся здёсь чудотворную икону разсмотрёть при дневномъ свётё нельзя. Также погрузилась въ темноту и вся фресковая роспись этого притвора и придъла, находящагося выше (какъ будто на хорахъ) во имя чудотворной иконы Богоматери «Умиленія».

## III.

## Стънная живопись на Авонъ и нъноторые ся памятники.

Чёмъ более было преувеличено значение авонскихъ стенныхъ росписей въ первыя времена христіанской археологіи, особенно въ среде западныхъ ученыхъ, темъ более пало оно въ настоящее время, после перваго непосредственнаго ознакомленія съ памятниками христіанскаго искусства на востоке. Но, что наиболее характерно, паденіе это произошло, главнымъ образомъ, во миёніи русскихъ ученыхъ, для которыхъ авонская церковная

живодом въздется не только историческимъ звеном въ длиной и съожной при применения различных временний византийского искусства, но и своего рода каноническимъ руководствомъ. Къзтому руководству обращались и во времена священника Сильнестра, и при первыхъ работахъ по восточной нконографія въ шестидесятыхъ годахъ XIX віна. Въ предполагаемыхъ проезведеніях в полумненческого Панселена пытались отгадать, какія силы и средства потребовались бы для художественнаго подъема руссковивантійской иконописи. Первые наши паломники: Барскій, Муравьевь восторгались асонскими древностями, новъйшіе изследователи относились съ понятнымъ критический запросомъ и потому проходили иногла мимо такихъ памятниковъ, которые имъл нъкоторое значенія именно для русской науки. Такъ, когда въ 1839 году известный Дидронъ посетиль Асонъ и нашель тамъ еще бывшую въ ходу «Ерменію», для западныхъ ученыхъ это быдо настоящимъ открытіемъ, а Ерминія стала базисомъ для построенія всіхъ занадныхъ изследованій по иконографіи и, конечно, заинтересовала европейскую науку, какъ первая ступень въ историческомъ монументальномъ всходъ къ религіозному искусству Европы. Въ русской наукъ, напротивъ, искони знали подлинникъ, имъли его списки, и такіе знатоки, какъ Ровинскій, Буслаєвъ, Забълинъ, Филимоновъ, кн. П. П. Вяземскій, Сахаровъ, Л. А. Григоровъ и др. издавали, объясняли и сличали списки подлинниковъ и матеріаль, въ нихъ находящійся, съ критической точки зрінія. Къ греческому подленнику русскіе ученые не могли уже относиться такъ беззавътно, какъ западные археологи, и во многомъ должны были отдавать предпочтеніе русскимъ подлинникамъ. То-же было и при новомъ знакомств' русской археологія съ асонскими росписями. Рисовальщики французскіе, какъ напр. Папети. Поль Люранъ привозили изъ своихъ путешествій изящиме наброски и прикрашенные эскизы авонскихъ фигуръ съ фресокъ Протата, и восторгавшіеся ими Дидронъ, Емиль Дюранъ, Ант. Прусть и др. толковали о возможности воскрешенія на запад'є этого скрывшагося міра религіозной живописи. Напротивъ того, русскіе ученые сразу стали на почву критики: одни потому, что свою жизнь прожили на Востокъ и сдълали Святую Землю и ся православіе задачею всей жизни, какь арх. Антонинъ и пр. Порфирій, другіе-такъ какъ не могли найти здесь ожидавшихся памятииковъ древневизантійской живописи, и потому не старались открыть интересъ и въ томъ позднемъ слов, который они встретили. Проф. Н. В. Покровскій, посттившій Асонъ ради росписей, сділаль болье подробный очеркь нікоторыхъ, вмъ виденныхъ. То-же критическое отношение къ предмету находимъ въ изследованіи аб. Дюшена и Байз 1).

<sup>1)</sup> Bayet et Duchesne. *Mémoire sur une mission au Mont Athos*, р. 302 sq. Однако общій выводъ Байз въ пользу асонскихъ росписей сохраненъ въ популярномъ его сочивенія.

Въ вилу этого отношенія начки къ асонскить росписямъ, не безполезно было бы впоследствие точные формулировать положения русской археологии по данному предмету, а такъ какъ мы не могли посвящать ему главнаго вниманія, то ограничнися общими замічаніями. Асонскія росписи им'йоть карактеръ декоративный, какъ и вызантійскія росписи всёхъ времень, а потому мы считаемъ прямымъ увлеченіемъ занадные взгляды на нихъ, какъ на нёкоторое «высокое искусство» (grand art) и желаніе найти въ нехъ, канъ говорилъ накогда Витэ, «аналогіи съ образами Пароснона». Однако, общая композиція авонскихъ росписей построена на стародавней симводической основь, и сколько бы она ни была затерта поздиваними рефлексами. все же живая мистическая струя продолжаеть питать это поле разнообразныхъ насажденій. Но если въ древневизантійскихъ росписяхъ мы не ножемъ найти образца, годнаго для другихъ временъ, безъ перемънъ, и если ни въ одну эпоху Византів нельзя открыть въ росписяхъ цельнаго и полнаго выраженія символической иден храма, то тімь боліве въ храмахъ асонскихъ. Эта основная, исконная символивація всего декоративнаго склада стінописи неръдко нарушается разными неудачными отступленіями. Многіе изследователи, пересматривая эти отступленія, оцінивають ихъ и самое достоннство афонскихъ росписей по отношению къ древнимъ византійскимъ оригиналамъ: это, конечно, несправедиво и не свидетельствуеть о научной исторической критикъ, такъ какъ многія отступленія поздивішаго времени отличаются чрезвычайною характерностью и содействують своеобразію этихъ росписей. Что же бы было, если бы мы на протяжени тысячи въковъ принуждены были смотреть ремесленную копировку однихъ и техъ же образцовъ! Но если мы задаемся хронологическими вопросами, то обязаны принимать во вниманіе всё эти новыя иконографическія данныя, коль скоро отсутствують даты. По счастью, авонскія хронеке и надписи сохранили намъ столь обильныя даты, что мы можемъ не нуждаться въ докагательствахъ ствля и иконографическихъ формъ. Въ результать поисковъ Преосв. Порфирія мы имфемъ нынф точную хронологію асонскихъ росписей 1): «На Асонъ, говорить Пр. Порфирій, стінная живопись въ церквахъ и братскихъ трапезахъ есть явленіе не очень давнее. До XVI стольтія тамъ были расинсаны только два соборные храма: Введенскій въ Хиландаръ вскоръ послъ 1198 года, и Ватопедскій въ 1312 году, да еще одинъ изъ параклисовъ въ монастырв св. Павла въ 1393 году: но первой стенописи и следовъ ньть, потому что Введенскій соборь сломань быль въ конць 13 вька, а Ватопедская и Павловская стенописи хотя и уцелели поныне, но после появленія ихъ ни одинъ святогорскій монастырь не расписываль своихъ святи-



<sup>1)</sup> Зографическая Литопись Авона, Чтенія въ Общ. Люб. Дух. Пр. стр. 217.

лищъ до 1526 года». Мы прибавинъ къ этому только общее замечаніе, что, кроме мозанкъ, не нашли въ Ватопеде какихъ либо древнихъ росписей: если тамъ и есть что либо, то целикомъ, до неузнаваемости, переписанное въ 1789 году, когда вся «обветшавшая» живопись заново «историрована» усердіемъ і ерея изъ Гизворо.

Затемъ, по точнымъ указаніямъ пр. Порферія, асонскія росписи относятся из следующимъ годамъ: придель І. Предтечи въ Протатскомъ храме къ 1526 году (по нашему мивнію, обезображень перепискою). Соборъ Протата расписанъ Мануиломъ Панселиномъ въ 1535-1536 годахъ, который затъмъ въ 1537 г. расписалъ церковь въ Миловоклиси бл. Карен, между 1554 и 1574 гг. соборъ Руссика (сломанный) и между 1571 и 1582 гг. соборъ въ Хиландаръ (переписанъ въ 1804 году). Въ 1535 г. расписанъ соборъ Лавры св. Аванасія Өсофаномъ Критяниномъ, въ 1536 г. тамошняя транеза (цёликомъ переписана). Къ 1540 г. относится роспись транезы въ Филовеевскомъ монастырь, къ 1545 г. храмъ Георгія въ Ксенофъ и къ 1546 г. соборъ Ставро-Никиты, последній Критяниномъ Ософаномъ. Въ 1560 г. расписанъ приделъ Николая Чудотворца въ Лавре, но ныне целикомъ переписанъ, и въ 1564 г. лики мучениковъ на клиросахъ Ксенофа писаль Ософанъ, а въ 1567 г. тамошняя трапеза. Въ 1568 г. расписанъ соборъ Дохіара (поновленъ въ 1855 г.), и роспись его сравнительно лучше другихъ сохранилась. Около 1600 г. расписанъ соборный храмъ Ивера, но поновленъ въ 1842 г. Множество церквей, придъловъ, трапезъ асонскихъ расписаны уже въ XVII въкъ: въ Діонисіать соборъ (1647 г.) и притворъ его, транеза въ Хиландарв, храмъ Симонопетрскаго монастыря, фіалъ Лавры, соборъ Кутлумуща (1640 г.), Пантократора (1640 г.), притворъ съ изображеніемъ акаонста Богоматери у Павла, церковь во имя Михаила Синадскаго въ Лавръ въ 1653 году и около этого времени паперть Ксенофскаго собора съ изображениемъ Апокалипсиса, объ на средства, дарованныя Угровлахійскимъ воеводою Іоанномъ Матесемъ и женою его Еленою. Къ 1672-1674 гг. относятся росписи придёловъ соборныхъ и транезы въ Ивере. Къ 1678 г. относится роспись Ватопедскаго придела во имя Богоматери «Парамиени» на средства Лаодикійскаго митрополита Григорія и къ 1683 г. придёла Вратариицы въ Иверѣ. Наконедъ, къ XVIII столътію относятся росписи соборовъ въ монастыряхъ: Каракалла, Филосея, церквей, придъловъ и притворовъ въ лавръ Асанасія (ц. Икономиссы), Иверъ, Хиландаръ, Дохіаръ, Пантократоръ, Ватопедъ (придълъ Николая Чудотворца), Зографъ, Кутлу-MYIIIB.

Но, помимо точнаго списка стѣнописей Авона въ хронологическомъ порядкѣ, знаменитый русскій іврархъ въ указываемой статьѣ присоединяеть, очевидно, въ лѣтописномъ извлеченіи изъ своихъ обильныхъ мате-

ріаловъ два очерка: о містной авонской школі живописи и распреділеніи изображеній въ церковныхъ стінописяхъ Аоона. Первый очеркъ начинается следующими характерными словами: «Пусть никто не воображаеть и не говорить, что на св. горъ издревле существовала своя школа живописи церковной. Ея не было тамъ до второй половины прошедшаго (XVIII) стольтія. Всё тамощнія замёчательныя иконы принесены изъ разныхъ странъ и мъсть. Что касается до живописи стънной, то и она произведена была художниками не авонскими... Ософаномъ Критяниномъ, Фралгомъ Всотійцемъ, Панселиномъ Солунцемъ, јеромонахомъ Маркомъ изъ Грузіи; работали пришлые живописцы изъ Өессаліи и Епира, изъ Болгаріи, Валахіи и Россіи, изъ Смирны и съ о. Хіоса. Имена и прозванія ихъ, годы и місяцы, въ которые они труделись, пом'тчены ими самими въ м'тстныхъ надписяхъ, кои вст несомнънео удостовъряють наблюдателя въ томъ, что авонскіе монахи долго, очень долго, сами не занимались живописью, а приглашали къ себъ иконописцевъ постороннихъ. Уже во второй половинъ прошедшаго въка обзавелись они своими художниками». Все это фактически върно, но всъ эти факты им воть не совсемъ тоть смысль, который видить въ нихъ пр. Порфирій. Ни ранте, ни даже нынт авонское греческое монашество не имть обольщихъ мёстныхъ мастерскихъ и даже не выдёляло изъ себя живописцевъ мастеровъ и ремесленниковъ. Кромъ ръзъбы на деревъ, кости и перламутръ, асонское монашество и теперь не знасть художественныхъ ремеслъ, и обширная иконописная мастерская Руссика составляеть замічательное исключение изъ общаго авонскаго нерасположения къ ремесламъ. Но какъ само асонское монашество составляется изъ пришлецовъ всёхъ возможныхъ странъ, такъ и его иконопись, хотя бы производилась выходцами разныхъ мъсть христіанскаго Востока, слагается окончательно только на Асонъ, начиная уже съ 1453 года, и мы пока весьма условно (и, навърное, крайне неудачно) даемъ и усвоиваемъ этой иконописи различныя названія: то содуньской по имени Панселина Солунца, то критской—по дъятельности Оеофана критянина съ сыновьями, хотя рёшительно не знаемъ пока, чтобы авонскія росписи и иконы этого названія иміли свои образцы на Криті. Да и мало ли насчитывается даже въ исторіи искусствъ школъ, составившихся изъ пришлецовъ, но наименованныхъ по городу, въ которомъ онъ дъйствовали или наиболъе произвели? Такимъ образомъ, обобщение пр. Порфирія интересно, но не можеть имъть рышающаго значенія, а приводимые имъ позднъйшіе мастера Карен не имъють значенія историческаго.

Шестнадцатое стольтіе принято считать въкомъ высокаго церковнаго искусства, но росписи этого времени представляють рядъ «новыхъ» иконописныхъ темъ въ стенописи. Таковы: «Великій выходъ» или «Св. Литургія» съ Спасителемъ, облаченнымъ въ саккосъ, ангелами и пр. Младенецъ въ

чашть, Спаситель, стоящій въ гробу, все это помъщается въ алтаръ. Но роспись алтаря дополнена въ то же время символическими изображеніями: «скинів» съ Монсеемъ, «перенесеніемъ кивота завѣта», «лѣствицею Іакова», «Купиною несгараемою», «видъніемъ Ісзекіндя», «Благовіщеніе» 1) обставляется пророками: Давидомъ и Соломономъ, полуфигурами Исаін и Давида, Аврона и Монсея, Захарін и Аввакума и пр. На южной или съверной стенъ нвображается «Торжество православія». Между обычными евангельскими темани появляется «Восхожденіе» на кресть. Въ преддверіяхъ храма символическая «Лоза истинная», «древо Іессеево», «лествица духовная», «Вселенскіе соборы», «Акаеисть Богородиців». Все, что раніве было приміняемо къ меніатюрамъ, вымострирующемъ богословскія поучительныя книги, вын предметы мелкой церковной утвари, теперь перенесено въ широкое декоративное письмо. Въ XVII въкъ стънопись становится на Асонъ сложнъе. живописнее и, вместе съ попытками оживить сюжеты драматизмомъ и натуральностью, вносить много западныхъ заносовъ, т. е. теряетъ свой основной характеръ. Эти измышленія крайне непріятно поражають въ живописи, такъ какъ опи примъняются къ той же иконописной т. е. чисто условной основь и находятся въ полномъ разногласіи съ общимъ пошибомъ иконнаго письма. Вносимыя съ запада темы, какъ: «Вънчаніе Б. М.», «Вознесеніе Б. М.» требують и западныхъ художественныхъ формъ, а вибсто того, передаются въ изуродованной долгимъ переживаниемъ формъ византійской.

Итакъ, со стороны историческаго развитія византійской иконографіи, авонскія стінописи не иміють приписываемой имъ западными учеными важности, сравнительно съ современными имъ росписями русскихъ церквей, которыхъ эти ученые не знають. Но для русскихъ археологовъ матеріалъ, представляемый авонскими стінописями, мало иміветь значенія въ построеніи критической исторів только потому, что отъ византійскаго до авонскаго искусства имівется глубокій перерывъ, образуемый XIV и XV віжами, которые вовсе отсутствують въ авонскихъ росписяхъ. Итакъ, пока не будуть изданы и разобраны росписи древнихъ храмовъ Сербіи, Болгаріи и Македоніи, всі попытии установить научную или критическую исторію храмовыхъ росписей на Востокі будуть боліє или меніє безплодны.

Иное дело въ интересе чисто художественномъ: роспись Протата всегда останется памятникомъ художественнаго подъема и предметомъ изученія въ поиске путей къ дальнейшему совершенствованію религіозной живописи. Правда, росписью Протатскаго собора и ограничивается этотъ пышный, но мимолетный расцветь позднейшей греческой иконописи, и



<sup>1</sup> Ср. изд. III. Дилемъ фреску Бриндизи XII въка (?): L'art bys. dans l'It. mér. p. 54.

близкая къ нему по времени роспись Лавры, хотя бы и была цёликомъ дёломъ критской мастерской и руки Ософана, не идеть даже въ сравненіе съ протатскою и принадлежить къ обычному асонскому художествениому уровню. Болёе того, даже кратковременное пребываніе на Асонё настолько знакомить съ обыкновенною асонскою живописью, что только въ рёдкихъ случаяхъ замёчаеть особенности ся писемъ, и это лучшее доказательство того, что Протатская живопись Панселина была личнымъ дёломъ исключительнаго мастера и его мастерской. Напротивъ, всё другія росписи такъ банально сходны, что пікоторыя ихъ различія доступны глазу липь посліб долгаго и постояпнаго лицезрёнія и даже спеціальнаго изученія. Приходится думать, что на пространствё трехъ столётій неизмённо работали преемственныя мастерскія, и что появленіе извиё лучшихъ мастеровъ, улучшая работы, не мёняло ихъ характера.

Протать съ своимъ соборомъ можеть назваться самымъ замечательнымъ памятникомъ Авона. Его роспись отличается дъйствительною красотою, и даже общій ся видь, при всемь разрушеній, проязводить чарующес впечатытие. На этихъ, нынъ уже поблекшихъ и закопченныхъ фрескахъ, одежды своими нежными красками привлекають взглядь. Ихъ цвета разнообразны, светлолиловыя, светлозеленыя, светлофіолетовыя, бирюзовыя. Вътбияхъ тоны усилены, но обычныхъ черныхъ складокъ не яблается. Румянецъ на бровяхъ, щекахъ даже вътипахъ старцевъ. Но тины вполнъ иконописны, въ лицахъ оливковыя тёши, лики отличаются характеромъ, правильностью, въ женскихъ типахъ округлостью, молодостью. Словомъ, если отличіе Панселина (предполагаемаго автора этихъ фресокъ) есть отличіе художника отъ иконописца, то все же онь сохраняеть черты иконописнаго типа, прямо взятыя изъ образцовъ 12 въка, по въ детальныхъ фигурахъ, напр. Евреевъ, сидящихъ по сторонамъ Христа-отрока, онъ полонъ натурализма. Эти деб фигуры живы и натуральны. У крайняго, съ умиленіемъ взирающаго на Христа, даже ноги сдвинуты вм'єсть. Фоны темнопурпуровые, земля чаще всего темносиняя, темнозеленая. Св. Пигасій облаченъ въ далматику венеціанскаго дожа: одежда его оранжеваго цвѣта и не переписана поздибе. Оплечье, шитое разводами, украшено камиями.

Но та-же вѣковая пыль, умягчившая всѣ рѣзкости тоновъ и придавшая всей росписи Протата патину древности, которая многими доселѣ принимается за самую древность, не позволяетъ точно судить о времени и вводитъ въ заблужденіе тѣхъ, кто «хочетъ обманываться». Извѣстно, что пр. Порфирій 1) первый критически отнесся къ этимъ увлеченіямъ и, на основаніи фактическаго свѣдѣнія, сообщеннаго въ житіи Ософана Асонскаго († 1548),



<sup>1)</sup> Труды Кісв. Дух. Акад. за 1867 г., кн. 10—11. Первое путем., II, 2, стр. 273.

что храмъ быль расписанъ стараніемъ прота Серафима въ 16 вёкё, утвердель вастоящее отношение къ памятнику в пресловутому Панселину, который, быть можеть, и быль исполнителемь респиси. Арх. Антонинь лишь для виду 1) не соглашается съ этимъ мнаніемъ, но самъ подыскиваетъ весьма въскіе доводы въ его пользу: что эта роспись идеть по заложеннымъ окнамъ и переправленнымъ простънкамъ, что сопровождающая ее орнаментика нова, не антична т. е. не отвёчаеть византійской 11-го, 12-го въка, что въ сценировић сюжетовъ применена ибкоторая перспектива и пр. Однако, его замечаніе, что живопись Протата напоминаеть ему мозанки Кахріеджами не только искрение, но и весьма удачно, и мы лично испытали то-же первое впечатленіе, а это обстоятельство доказываеть, что задача Панселина была, прежде всего, возобновленіемъ византійскихъ преданій, но, какъ всегда бываеть, этимъ не ограничилась и вызвала иное (хотя непрочное) движение въ греческой иконописи. Къ мивнію пр. Порфирія присоединился проф. Покровскій, <sup>2</sup>) сравнившій Панселина съ нашимъ Симономъ Ушаковымъ: русскій иконописецъ пошель далье грека, и часто отступаль отъ преданія, тогда какъ грекъ, внося въсвое искусство внёшнюю красоту, сохраныть типы и сюжеты, а потому достигь счастиваго сочетанія красоты съ величіемъ образовъ. Панселинъ, къ тому же, несравненно выше Ушакова по таланту.

Такъ какъ Брокгаузу осталась неизвъстною в) вся русская литература объ Асонъ, то и здъсь онъ не могъ разобраться въ свъдъніяхъ о древности асонскихъ росписей и отнесъ живопись Протата къ концу 13 или началу 14 въка, на основаніи извъстій о постройкъ этого общеасонскаго собора. Сравненіе росписей съ руководившимъ его текстомъ Ерминіи не могло дать ему никакихъ указаній, такъ какъ сама Ерминія во многихъ частяхъ носить поздній характеръ. Между тъмъ, именно эти позднія стороны росписей имьють свой историческій интересъ, и мы считаємъ нужнымъ остановиться на составь этой росписи, тымъ болье заслуживающей вниманія, что прежнія описанія не могли быть точны, вслъдствіе копоти, покрывшей фрески. Мы же въ перечнь можемъ руководиться акварельными рисунками изъ собранія Севастьянова 4).

Протать имъеть три абсиды. Въ средней изображена Богоматерь на тронъ, 5) держащая у себя на колънахъ Младенца, по сторонамъ ея два



<sup>1)</sup> Замытки покл., стр. 111—117, 303—304.

<sup>2)</sup> Cmns. pocnucu, ctp. 82-85.

<sup>3)</sup> L. c., crp. 267; crp. 57, 60, 66-68.

<sup>4)</sup> Въ Имп. Академін Художествъ.

<sup>5)</sup> То-же въ соб. Благовъщенскомъ въ Москвъ, Спасо-Преображенскаго монастыръ въ Ярославлъ (1563 г.) и пр.

ангела се развернутыми свитками. Если образъ Богородицы и можетъ быть древнимъ, напр. напоменать Кипрскую икону, то развернутые свитки ангеловъ не могутъ быть ранъе XVI въка. Такія же детали найдемъ и дал'є, ограничиваясь указаніемъ ихъ въ курсиві. Въ малой правой абсиді представленъ Предвачный Агнецъ въ образа Младенца въ чаща, поставленной на престоль подъ киворіємъ, по сторонамъ два святителя. Въ львой абсидь изображень Спаситель, стоящій во гробь. По стынкань абсиды: «льствица Іакова», «купина Монсеева» и пр. На тріумовльной аркъ «Благов'шеніе» по об'є стороны ея и туть же за стінами пышныхъ палать, внутри которыхъ оно происходить, видимъ пророковъ: царя Давида и Соломона, обращающихся къ Богородиць съ своими предсказаніями, начертанными на развернутыхъ ими свиткахъ. Эта символическая обстановка священнаго сюжета можеть, пожалуй, считаться очень удачною, но мы ее знаемъ только въ поздибищей иконописи. Въ ключе арки Нерукотворенный образъ. По сторонамъ внизу ап. Петръ и Павелъ, выше пророки Илія и Ланіиля. По аркамъ поддужнымъ обычные мученики.

Въ самомъ верхнемъ поясъ стънъ по тремъ сторонамъ храма изображены рядами стоящіе праведники Ветхаю Завыта. Между этими праотцами на рисункъ видимъ жену, стоящую на извивающемся змыть или драконъ: если это праматерь Ева, то поздній характеръ несомивненъ. Ниже изображены по тремъ сторонамъ евангельскія сцены, в вънихъ мы находимъ рядъ подробностей въ способъ самаго изображенія, поздивишаго типа. Рождество Христово представлено перспективно. Срвтение происходить у престола, стоящаю свободно внутри ограды и покрытаго красною индитією, а Симеонъ стоятъ на широкомъ пульпить, т. е. нязкой скамьь, — все это для того, чтобы не отдълять Богоматерь, какъ изображалось въ древности, алтарною преградою. Анна держить развернутый свитокъ. Крещеніе поділено на деп части перспективными сценами: по одну сторону ручья Іоаннъ, по другую толпы пришедшаго слушать народа, и между разными людьми, выражающими умиленіе, виденъ Христосъ. Правъе Крещеніе, съ четырымя ангелами, съ Горданомъ на дельфинъ и моремъ на драконъ. Въ Преображеній черноволосый Моисей подаеть или показываеть Спасителю раскрытую кничу. Тайная Вечеря, сохраняя традиціональную форму, представляєть значительное оживление въ группахъ и выражении лицъ. Особо любопытны сюжеты, вновь введенные въ стенную роспись, какъ напр. проповодь Христа в синагого на западной стене храма: представленъ портикъ, у котораго стоить Христось, держа раскрытую книгу передъ толпою Тудеевъ. Подобная сцена проповеди отрока Христа въ храме Герусалимскомъ, известная намъ лишь въ рисункъ одной миніатюры въ Евангелін, хранимомъ въ Тифлисскомъ Сіонскомъ музев, любопытна еще болве: представленъ рядъ

зданій, выступающій посреднев аркою, передъ нею расположено своего рода порнее мисшо, образующее такт наз. силму (бывшую въ константиновой базник в Воскресенія, о чемъ мы поговоримъ въ своемъ м'єсть), на ней посреди Отрокъ, по сторонамъ Его сидять четыре старца, одинъ въ головномъ убор враввина. Всего боле развита сцена Успенія Б. М., представляющая безъ малаго до 40 фигуръ, сложность, неизв'єстная византійскому искусству и появившаяся зд'єсь, конечно, подъ вліяніемъ западныхъ образцовъ. Перечень изображенныхъ въ Протат'є святыхъ заключается въ приложенномъ къ концу нашего сочиненія списк'є листовъ фотографическаго альбома, сд'єланнаго нами съ калекъ собранія П. И. Севастьянова, хранящихся въ Имп. Академіи Художествъ.

Для научнаго археологическаго изследованія типовъ Протата пришлось бы большинство снимковъ этого альбома воспроизводить здёсь, такъ какъ никакое описаніе не дасть действительнаго понятія о типе, а чёмъ более описаніе будетъ подробно, темъ более спутаетъ возникшее живое представленіе типа, что мы сплошь и рядомъ видимъ въ начальныхъ археологическихъ опытахъ, пытающихся точными ремесленными описаніями взятаго памятника заменить отсутствіе знаній по исторіи искусства, необходимыхъ для построенія сравнительной научной характеристики.

Предлагаемый вниманію читателей обзорь авонскихъ памятниковъ христіанской древности и искусства является, скорбе, трактатомъ объ историческомъ ходъ развитія христіанскаго искусства на греческомъ и югославянскомъ Востокъ послъ паденія Византіи, чъмъ описаніемъ всёхъ памятниковъ, тамъ при осмотръ видънныхъ. Для этого, съ одной стороны, на Асонъ не было достаточно времени, а, съ другой стороны, здёсь не можетъ быть и достаточнаго м'еста. Въ исторической науки важивищимъ ея актомъ является сперва выборъ изъ представившагося матеріада древности такого рода предметовъ, которые, по своей характерности, могли бы образовать собою «памятники» эпохи, и после выбора такая сравнительная ихъ характеристика и последовательное расположение по времени и взаимной связи, которая давала бы въ результать историческую ихъ постановку на подобіе въхъ по пути, намъчаемому для будущихъ изследователей. Этого рода задача входить въ «исторію искусства», не въ его «археологію», но последняя, безъ этой предварительной работы, являлась бы не наукою, но только любительствомъ, которое произвольно собираеть древности по вкусу диллетанта и столь же безразлично ихъ описываетъ, стремясь лишь къ мелочной точности и ремесленной тщательности. Историческая постановка, основанная на сравнительной характеристикъ, имъетъ, напротивъ того, своею главною задачею не описаніе памятника, но его опред'ьленіе по отношенію къ главнымъ историческимъ признакамъ избранной группы древностей, и въ этомъ

дът отысканія признаковь образуеть науку, представляєть ся творческій процессъ. Археологическое описаніе въ этой средв бываеть твить дучше, чать кратче и чать менье въ немъ подробностей, спутывающихъ характеристику. Несовершенства византійской археологіи сказываются особенно ярко въ безконечныхъ и безплодныхъ описаніяхъ: иконографическая сцена и ся типы представляются въ описаніяхъ новыми или, по крайней ибрб, неезвестныме, тогда какъ въ шаблонномъ воспроизведенія обычной композицін, при подробномъ сравненіи съ другими, оказывается новаго лишь мелкій признакъ, какая либо особенность, новая сторона и т. под. детали, которыя пропадають для изследованія. Утомительная безплодность описаній обусловлевается, между прочемъ, в тъмъ характернымъ для византійскаго (и древнерусскаго) искусства обстоятельствомъ, что оно почти никогда не знало «шаблона» въ собственномъ смысле слова, т. е. механическаго воспроизведенія принятыхъ композицій и фигуръ, подобно гравюрамъ, оттискамъ, отпечаткамъ. Напротивъ того, византійскій шаблонъ долженъ былъ бы, скорте, называться «схемою», въ предълахъ которой восточное христіанское искусство съ Х въка живеть, движется и развивается, сначала на почев Византіи до ея паденія, затемъ славянскихъ странъ и превиущественно Россіи съ XIII въка. Развитіе искусства заключается въ разработкъ типовъ и декоративныхъ формъ ихъ представленія, въ приспособленіи схемы къ народной средё и въ открытіи новыхъ способовъ художественнаго впечатленія и духовнаго воздействія на душу молебшика. Все это діло ручное, въ основі своей ремесленное, становящееся черезъ это общенародныма, и хотя въ то-же время постоянно освежаемое художественною стихією, составляющею необходимую сторону ручной промышленности, но никогда не возвышающееся до индивидуального - личного творчества, которое мы нынь называемь искусствому. Въ этомъ ручномъ мастерствы мастеръ, --- будь онъ эмальёръ, миніатюристь, иконописецъ «личникъ» или «доличникъ», мозанчисть, живописецъ по стеннымъ росписямъ, чеканщикъ нии ръзчикъ по дереву или металлу,--усвоиваетъ себъ, прежде всего, и въ совершенствъ формы теля человъческого, одеждъ, принятыхъ въ иконописи, способъ моделлированія (замінявшаго въ условной иконописи такъ называемую «лепку» живописцевъ съ натуры) тела, лица, рукъ, манеру делать контуры, очерки и черты лица, частей тыла и фигуры, способы налагать такъ называемую драшировку (искусственная система складокъ, принятая наъ античной скульптуры) и пр. Затемъ мастеръ имбетъ, въ своемъ художественномъ (скоръе «археологическомъ») запасъ, потребное число рисунковъ, прорисей, «образцовъ» и, зная принятую форму, пропорцій, разм'тры, свободно располагаеть композицію на данной поверхности, будь то ровный листь рукописи, выпуклый медальонь или бюсть, или даже крутой сводъ

арки, колоссальная ниша соборнаго алтаря. При этомъ мастеръ, какъ мы уже имъли случай неоднократно указывать при описаніи византійскихъ памятниковъ, настолько свободно распоряжается нозами, подробностями движеній и жестовъ, что мы, быть можеть, и не найдемъ (развѣ на немнотихъ «переводахъ» древнерусскихъ иконъ, но и то въ предѣлахъ рисунка, не красокъ, не экспрессіи) механической, совершенно тождественной копіи: всегда всякая копія представитъ какое либо отличіе отъ ея образца, что и понятно само по себѣ. Конечно, такія отличія очень мало говорять въ пользу развитія искусства, какъ мы его привыкли понимать въ живомъ современномъ искусствъ, лихорадочно ищущемъ индивидуальности, новаго (въ смыслѣ неунотребительнаго въ искусствъ за періодъ извъстнаго человъческаго покольнія) и свободы проявленія собственной личности, но таково состояніе и характеръ всякаго народнаго искусства, имъющаго общегодность для массъ, не для узкаго круга любителей, выдѣленныхъ современными классами общества.

Произведенія Панселина въ стінной живописи Асонскаго Протата, къ которымъ мы теперь, после необходимыхъ поясненій, возвращаемся, входять въ исторію византійскаго искусства позднёйшаго періода, съ тёмъ же народнымъ характеромъ, и не представляютъ такихъ «индивидуальныхъ» особенностей мастера, которыя бы рёзко измёняли принятую среду художественнаго преданія. Уже то обстоятельство, что сами асонскіе монахи, съ давнихъ поръ и досель, гордясь именемъ пресловутаго Панселина, продолжають видёть его руку въ разныхъ асонскихъ обителяхъ, противно всякимъ даннымъ, показываетъ, что и въ Протать они не замьчаютъ «рьзкихъ особенностей. Но и общее изучение фресокъ, насколько оно возможно нынь черезь посредство калекь (т. е. значительных в передылокь оригиналовъ), доказываетъ ту-же мысль. Фрески Протата красивъе, щеголеватъе, правильные других воонских росписей, но оны входять вы общую систему и только внимательное изучение открываеть въ нихъ извъстныя отступления отъ схемы, притомъ, въ двухъ направленіяхъ: или въ сторону древнёйшихъ оригиналовъ (X-XI столетій), или въ сторону изучавшихся, очевидно, Панселиномъ итальянскихъ мастеровъ XV века, или даже некоторыя особенности, повидимому, индивидуальнаго характера. При первомъ взглядъ на протатскія фрески, поражаєть античное изящество фигурь, моложавые тниы многихъ апостоловъ, святыхъ, красота драпировокъ, нъжная моделлировка округлыхъ лицъ, общая пріятность экспрессій, особенно зам'єтная послъ мрачныхъ, насупленныхъ, истощенныхъ аскетизмомъ фигуръ, изображенныхъ въ трапезв Лавры, или Ксенофа. Словомъ, въ первыя минуты Панселинъ кажется представителемъ лучшаго византійскаго стиля X—XI въка и; при современномъ состоянім закопченныхъ и покрытыхъ въковою

пылью фресокъ, легко понять увлечение этими произведениями русскихъ и особенно западныхъ поклонниковъ византийской иконописи. Только, при усиленномъ внимании и более продолжительномъ осмотре, видипь, какъ измененъ, ослабленъ и обезличенъ здёсь византийский стиль, котораго схема сохранена и передана, съ явнымъ желаниемъ подражать старине, но какъ бы растворена индивидуальною манерою, выработанною на изучении итальянской живописи.

Такъ, напр., образъ Спаса Эмманунла въ наддверной фрескъ Протата, изображающей «Недреманное Око» (рис. 22), представляетъ намъ византійскую композицію во всей ся чистоть: Младенца, дремлющаго съ открытыми глазами на ложъ, и по сторонамъ (слъва и справа отъ двери) Архангеловъ Михаила и Гавріила, стерегущихъ Его покой (вмъсто позднъйшаго изображенія Богоматери и Архангела, преклоняющихся у ложа, и двухъ



22. Протатъ. «Недреманное Око».

ангеловъ, несущихъ орудія Страстей Христовыхъ). Образъ, во-первыхъ, пом'єщенъ съ зам'єчательнымъ художественнымъ пониманіемъ надъ входною дверью, такъ какъ Архангелы стоятъ ниже недремлющаго Творца, и вовторыхъ, съ духовнымъ поученіемъ на тему объ аскетическомъ послушаніи и его монастырскихъ правилахъ. Затімъ, образъ Эммануила представляетъ, дійствительно, Младенца, дитя, не отрока въ возрасті отъ 10 до 12 літъ, какъ изображаютъ Его византійская и русская иконопись, и натурально возлежащимъ на ложі, даже въ дітской одежді, а не въ апостольскихъ ризахъ, какъ въ нашей иконописи. Младенецъ подперъ голову правою рукою въ естественной позі дремлющаго и размышляющаго, но въ правой держить, согласно съ обычнымъ изображеніемъ Эммануила, свитокъ. Самая

• онгура дитяти наноминаеть венеціанскіе оригиналы первой половины XVI въка.

Два изображенія Іоанна Предтечи, одинъ (рис. 23) въ профиль изъ иконы «Денсуса» и другой (рис. 24) фрагментарный, впрямь, остатокъ икон-

ной фрески, представляютъ столь же незамътныя и слабыя, но характерныя ототкнивод ито кінецпутэ типа. Казалось бы, здёсь мы видимъ того же слабаго плотію, но сильнаго духомъ и возбужденіемъ аскета, съ большою, сухою головою на тщедушномъ теле, сухими, костлявыми членами, взъерошенными и всклокоченными волосами. развъвающимися по плечамъ, рѣзко уставленнымъ взглядомъ, какъ привыкли видёть въ произведеніяхъ X—XII crostii 1). Ho, вглядываясь внимательнее. видимъ, какъ въ данномъ случать этотъ характерный типъ подвергся накоторой переработкъ: вмъсто грубыхъ накидокъ изъ верб-



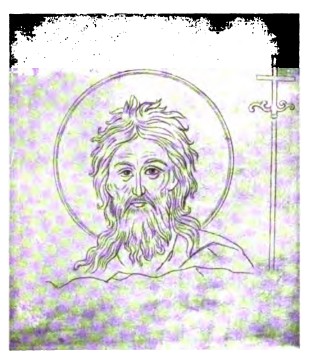
28. Образъ І. Предтечи въ Протать.

дюжьяго волоса здёсь взять широкорукавный хитонъ и обдёланъ мелкими, почти элегантными складками, и въ самомъ рисунке головы и локоновъ наблюдается артистическая волнистость, во взгляде мягкость, а въ сжатыхъ губахъ подчеркнута вдумчивость. Прибавимъ, кстати, что отдёльныхъ лицевыхъ изображеній Іоанна Предтечи съ длиннымъ посохомъ, конецъ котораго украшенъ крестикомъ, мы не знаемъ пока въ древней стённой живописи, съ характеромъ иконъ, какія встрёчаемъ, напротивъ, въ большомъ обили въ періодё XVI—XVII столетій.

Образъ погрудный ап. Петра (рис. 25) и такой же ап. Павла (рис. 26)

<sup>1)</sup> Ср. описаніе наше одного изъ эмалевыхъ медальоновъ собранія А. В. Звенигородскаго въ соч. «Византійскія эмали».

представляють столь сильное измёнение всёмь извёстныхъ византийскихъ типовъ (почти портретовъ) верховныхъ апостоловъ, какого не знаеть во-



24. Протатъ. І. Предтеча.

сточная иконографія до конца XVI въка. Не будь надписи, мы только съ колебаніемъ могли бы признать ап. Петра въ изображенів, несмотря на апостольскія облаченія в на сохраненіе извістныхъ признаковъ типа: вмёсто курчавыхъ волось рыбака мы находимъ здёсь гладкіе волосы, витсто ртвиаго и быстраго взгляда -- кроткій, тихій, какъ бы увлаженный взоръ, совершенно измъненные контуры поса (вина, быть можетъ, рисовальщика кальки?), сухой очеркъ губъ и волнистую небольшую бороду. Мы не пом-

нимъ, затъмъ, чтобы въ чисто византійскихъ изображеніяхъ апостола Петра, представляемаго въ иконографін по преннуществу живою натурою, быль употребляемъ такой пріемъ ораторской позы, какой виденъ вдісь въ правой рукъ, положенной внутрь складки верхней одежды (какъ если бы здёсь была римская тога, не греческій гиматій). Рука же, затімъ, указываеть на полураскрытый свитокъ посланія апостола: равно и эта форма изображенія ранте XVI втка намъ въ византійскомъ искусствт не извъстна. Образъ ап. Павла представляеть столь близкія авалогів съ иконописнымъ ликомъ апостола на русскихъ иконахъ XVI-XVII стол., что невольно приходять на мысль видьть въ этомъ также лишнее свидьтельство о перемънахъ, внесенныхъ въ иконографію Панселиномъ, конечно, въ зависимости отъ совершившагося уже ранбе его движенія, а равно и указаніе на то, что русская иконопись очень живо усвоивала себь во второй половинь XVI въка новыя греческія произведенія. Не имъя нужды повторять то, что было уже наин сказано о типъ ап. Павла въ византійскомъ искусствъ по поводу эмалеваго медальона Апостола въ собранів А. В. Звенигородскаго, мы укажемъ только на измененія въ новомъ типе, предоставляя въ прежнемъ описаніи сравнить его съ мозавческимъ изображеніемъ въ Константинопольской церкви монастыря Хора — нынѣ Қахріе-джами, которое мы считаемъ лучшимъ византійскимъ представленіемъ Апостола Павла (какъ и изображеніе ап. Петра, рядомъ находящееся въ этой церкви). Въ новомъ типѣ мы не имѣемъ, прежде всего, той грузной, массивной и импозантной фигуры Савла-гонителя, какую знаемъ въ рукописи Космы Индикоплова и въ послѣдующей византійской разработкѣ: здѣсь фигура Апостола тонко-костная, узкоплечая, сухая, мелкая, нервнаго сложенія; обратимъ вниманіе вапр. на тонкія руки съ длинными пальцами. Борода, волосы на вискахъ и

усы сохранили еще прежній характеръ, но лицо рвако перемънилось въ самомъ очеркь: всь черты стали мельче, тоньше, лишилнсь силы и характера и представляють, скорье, тонкаго, но сухаго богослова, чёмъ вдохновеннаго творца посланій и Христова ученика «по духу». Какъ на вибшній признакъ позднратием эпохи и перемень въ типъ можемъ указать и на то, что здесь Павель держить, въ отличіе отъ Петра, уже цълую книгу «Посланій», какъ-то жеманно охватывая ее объими руками, хотя и не поднося ее, видимо, къ Спасителю.



25. Протатъ. Ап. Петръ.

Напротивъ того, сравнительно съ этими изображеніями, величавоантичная фигура изображеннаго во весь рость апостола Оомы представляеть такъ много чистаго византинизма самыхъ лучшихъ временъ Х стольтія, что первое ся впечатльніе неотразимо наводить на предположеніе о какихъ-либо намъ неизвъстныхъ, но еще существовавшихъ въ XVI въкъ древнихъ шаблонахъ, которыми долженъ былъ пользоваться Панселинъ. Калька Севастьянова въ данномъ случат мало дополнена рисовальщикомъ и потому сохранила, болье другихъ, благородство свободнаго рисунка, даже иткоторую тяжеловатость античныхъ формъ, которую представляетъ всюду византійская живопись VI—IX стольтій и знаетъ еще частію X вѣкъ, не котерая смѣняется всѣмъ извѣстными удлиненіями фигуръ и пропорцій уже въ началѣ XI вѣка. Здѣсь все, отъ постановки медленно движущейся фигуры, легкаго ступанія изящныхъ ногъ, мелкой раздѣлки складокъ тонкаго льняного хитона, широкихъ, красиво дранирующихся складокъ гиматія, положенія рукъ и самыхъ пальцевъ правой руки и т. д., напоминаетъ намъ лучшія мозанки Равенны и древиѣйшія лицевыя рукописи. Единственное, что мы можемъ выставить противъ Панселина, какъ доказательство его произвольнаго отношенія къ древнимъ характер-



26. Протать. Ап. Навель.

нымъ типамъ византійскаго искусства, это-голову апостола. Въ нашемъ изображенін это голова аттическаго юноши, съ тонкими чертами, слегка даже скопеннымъ оваломъ (лввая сторона развита болбо правой, что, въроятно, было въ оригиналь наобороть, но, благодаря «переводу» шаблона, вышло именно такъ), вдумчивымъ взглядомъ, сухимъ и тонкимъ ртомъ, что могло бы идти къ другимъ аностольскимъ юношескимъ типамъ, но какъ разъ не къ ап. Оомъ, котораго изображенія (обыкновенно въ сценв «Оомина Невврія») представляютъ простоватымъ (съ точки зрвнія Грека)

юношею, съ широкимъ лицомъ, крупными чертами, даже съ вздернутыми бровями, какъ человъка, страдающаго легкомыслемъ и излишнимъ любопытствомъ. Наша голова наиболъе приличествовала бы великом. Димитрію, юношъ знатнаго рода, высокаго и тонкаго ума.

Въ позднѣйшей иконографической (пожалуй, даже асонской, если можно такъ выразиться) манерѣ представленъ св. Антоній (рис. 27), повидимому — не Антоній Великій, и безъ приписи этого эпитета (обычность недобныхъ эпитетовъ и прозвищъ въ протатскихъ фрескахъ общая и съ позднѣйшими фресками Лавры, Ксенофа и пр.), но преподобный инокъ этого имени. Не зная точно этого послѣдняго обстоятельства, можно ска-

зать только, что головное покрывало этого святаго обычное для изобра-

женій Сврійцевъ: Іоаппа Дамаскина и др., быть можеть, указываеть на Антонія преп. Египетскаго или Великаго. Главное доказательство позднъйшей эпохи заключается въ движеніи правой руки, стягивающей на груди мантію или милоть, обвивающую плечи, шею и голову: тотъ же пріемъ найдемъ въ фрескахъ Лавры. На груди преподобнаго різпой деревянный крестикъ поздивишаго типа, какъ тыльникь, висить на шнурк. Голова преподобнаго взята въ обычномъ типъ монашествующихъ, сухихъ и малыхъ теломъ, съ острымъ взглядомъ, сжатыми губами, маленькою бородою.

Живке и характернке подобный же образъ (рис. 28). Симеона Столиника па Дививи Горъ († 596 г., бл. Antioxia), xots mu he umbемъ въ настоящее время другаго изображенія этого святаго, встръчающагося въ нашихъ подлинникахъ съ чертами столь общими, что онь, явно, сочинены по шаблону изображенія шныхъ столпниковъ. Какъ бы то ни было, живопись Панселина, очевидно, имъла въ виду характерность и



27. Протать. Антоній Великій.



28. Образъ преп. Симеона Столпника.

даже индивидуальность въ изображени святыхъ, а эта черта составляетъ

не малую заслугу, если мы сопоставимъ ее съ полнымъ безличемъ русскихъ новъйшихъ подлинниковъ и иконостасовъ работы современныхъ живописцевъ.

Напротивъ того, изображение Іоанна Златоуста, (засвидътельствованное надписью), если только оно не передано калькою совершенно фальшиво



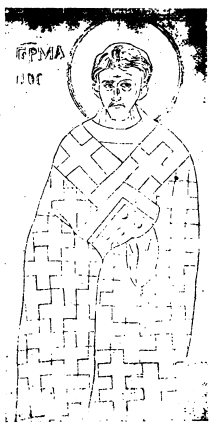
29. Протатъ. Св. І. Златоустъ.

(рис. 29) противъ оригинала, который мы не могли разсмотреть на месте, должно счятать крайне неудачнымъ отступленіемъ отъ характернаго типа Іерарха въ древнемъ византійскомъ вскусствъ. Лучшее изображеніе Златоуста мы думаемъ видеть въ мозавке алтаря Палатинской капеллы въ Палермо, доселъ нигдъ не воспроизведенной, какъ она того заслуживаеть: тамъ представлены, согласно легендъ объ ихъ явленіи, три великихъ святителя: Василій Великій, Григорій

Богословъ и Іоаннъ Златоусть, всё трое столь типичные служители алтаря, столь высокіе и своеобразные характеры, равные по силь, но столь разнообразные по мысли и направленію ея отцы церкви. Изъ нихъ Іоаннъ является лучшимъ образомъ, какой мы знаемъ въ искусствъ, нервной натуры, тревожно-бользненной, глубоко-возбуждающейся и больющей за человьчество души, способной на проклятіе и благословеніе, чуждой всякихъ сдізлокъ съ совъстью и уступокъ сильнымъ міра сего. Мозаическая голова Завтоуста кажется почти портретомъ святаго, особенно въ сравнении съ двумя святителями, имъющими общетипическія греческія черты: мы видимъ очень большой лобъ, очень редкіе волосы, едва покрывающіе черепъ, ръзко очерченныя (не насупленныя) брови и уставленный острый взглядъ, сухой и длинный носъ, крайне малыя сжатыя губы, особенно характерное суженіе овала къ низу, узкій подбородокъ и легкую бородку, върнже, нъсколько прядей, едва опушающихъ подбородокъ внизу. Все это такъ или иначе изм'єнилось у Панселина, изобразившаго общій типъ кроткаго, хотя глубокаго по уму, святителя, преклоняющагося передъ Спасителемъ: вмъсто редкихъ волосъ совершенно голый черепъ и добродушнопокойное выраженіе глазъ и губъ, носъ съ горбиною, небольшая бородка, сгорбленная фигура.

. Скорве прежній типъ Іоанна Златоуста могъ бы быть указанъ въ ликъ натріарха Константинопольскаго Германа (рыс. 30), не будь на этой прориси столь явныхъ показаній модернизаців. особенно заметной въ голове и взгляде. Впрочемъ, нельзя отридать и большой характерности этого типа, какимъ бы путемъ онъ ни составился, для знаменитаго подвижника иконопочитанія и тонкаго мыслителя: такъ своеобразна эта маленькая голова, задумчивый взглядъ въ сторону, тонкій, чисто аттическій, оваль лица, сельно суженный и чуть косой, крыпкія и правильныя черты, тонкія, нервно сжатыя уста, плоскія брови наль большими глазами, маленькая бородка. Риза Святителя въ калькъ только намъчена.

Столь же изящны въ своемъ тонкомъ аттическомъ типъ головы юныхъ святыхъ Вакха (рис. 31) и Анемподиста (рис. 32). Св. Вакхъ, римскій воена-



30. Протатъ. Патр. Германъ.

чальникъ, приближенный ими. Максиміана, пострадавтій въ ссылкѣ на Евфратѣ, между 290 и 303 годами, представленъ здѣсь въ патриціанскомъ полувонискомъ одѣяніи: на плащѣ его больтой тавлій, вышитый узорами, изъ золотной ткани (рисунокъ ошибочно передаетъ узоры только подъ всею гривною, вмѣсто того, чтобы представлять четыреугольную нашивку, какою быль тавлій, но кому принадлежитъ эта ошибка — Панселину или его копировщику, намъ невзвѣстно). На тев святаго виситъ золотой torques, гривна, которую Панселинъ (уже ошибочно) изобразиль гладкою, не витою, и усаженною камнями и жемчугомъ, что также невозможно для круглой гривны, носимой на голой тев. Голова Вакха взята въ типѣ Георгія, тогда какъ изображеніе св. Анемподиста (знатнаго юноши, пострадавшаго въ Персіи въ 345 г., съ Акиндиномъ, Пигасіемъ, Афеоніемъ и Ельпидифоромъ) отличено болѣе духовнымъ и болѣе нѣжнымъ типомъ юношеской, мечтательно-невинной головы, слегка склоненной на бокъ.

Но авонскія росписи любопытны по оригинальной декораціи приді-

довъ, наренковъ, фіаловъ, часовенъ и притворовъ, отъ которыхъ мы знаемъ



31. Протатъ. Св. Ваккъ.



32. Протатъ. Св. Анемподистъ.

мало византійских образдовъ. Не входя въ подробности, излишнія для нашего обвора, замътимъ, что многіе придъды заслуживають даже особаго изследованія. Такъ, придель ви. Двинтрія въ соборв Ватопедскомъ, конченный росписью въ 1721 году, показался намъ и любопытнымъ, и хорошо сохранившимся: поновлены нежнія части, но оставлены почти нетронутыми (въ новтишее время) верхнія, развѣ «освѣжены» въ головахъ, хотя есть части, переписанныя въ самое последнее время («Явленіе ангела Іоси-Фу», «мученіе Памфила» и др.). Куполъ также переписанъ: изображенъ Вседержитель и хоръ Ангеловъ по сторонамъ Ангела Господня. Наже пророки. Въ барабант по двумъ сторонамъ «оба Нерукотворенные образа»: «са. убрусь» (ΤΟ ΑΓΙΟΝ ΜΑΝΔΙΛΛΙΟΝ) н св. чрепіе, или черепичная плита съ отпечатлъвшимся на ней Нерукотвореннымъ ликомъ (TO ATION KAIPAMION(sic)) Чрепіе представлено краснымъ, съ надписью: О WN, но лики совершенно сходны въ объихъ иконахъ. Следовательно, разность ликовъ въ двухъ Нерукотворныхъ образахъ на ствнахъ Спасо-Нередицкой церкви должив имъть

свое особое значеніе 1), тогда какъ здёсь все написано но указаніямъ греческаго подлиненка. Среди образовъ Спаса въ Его человеческомъ лике помъщены два «ангела господня» въ кругахъ по грудь. Въ алгаръ представлена «Евхаристія». Но затімъ всі тяги арокь по тремъ сторонамъ покрыты взображеніями мученических подвигово Алексія, Акепсимы, Артемія, Илларіона, Климента, 70 апостоловъ и пр. Поддужныя арки сплошь покрыты сценами усъкновеній, при чемъ голова мученика лежить внизу, осъненная нимбомъ. На ствиахъ продолжается тотъ же кругъ поясами, и художникъ съ такимъ искусствомъ разнообразить тему, что ни положение мучепика, ни пріемы палача не повторяются вначе, какъ черезъ большіе промежутки: онъ, видимо, черпаетъ изъ обильныхъ иллюстрацій Миней и Менологіевъ. Насколько непріятно поражаеть здісь всякая натуральность, настолько отдельныя фигуры святыхъ, поставленныя внутри арокъ, кажутся величавыми и характерными. Таковы, напр., Симеонъ Богопріимецъ, Исидоръ, Вуколь Смирнскій, Пароеній Лампсакскій, фигуры отшельниковъ: Макарія Египетскаго, Евониія, Максима пропов'єдника и пр., разм'єщенных в почти гдъ попало, среди сценъ подвиговъ, по указаніямъ календаря на февраль ивсяць. На первый взглядь, такал хаотичность кажется даже неуклюжею и забавною, но черезъ нъсколько времени къ ней привыкаешь и начинаещь находить ее живою и вполнъ умъстною. Византійская архитектурная строгость въ чередованіи полей и фигуръ въ стінописи хороша, когда она дана въ мъру, иначе она порождаетъ скуку и тягостное ощущение въ зрителъ. Безпорядочная размалевка иныхъ асонскихъ стенъ въ притворахъ и фіадахъ указываетъ на потребность чёмъ либо оживить однообразное ностроеніе восточныхъ росписей. Особенно счастливою мыслью показалась намъ роспись всего низа ствиъ на высоть человьческаго роста идущими группами, или по гречески «хорами» праведниковъ, святыхъ, іерарховъ, пророковъ, предводительствуемыхъ ангелами; къ сожалънію, группы полузакрыты стасидіями.

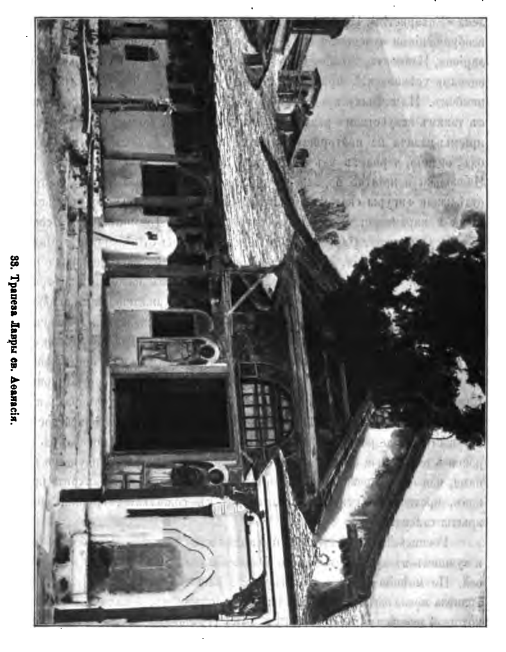
Роспись Лаврской трапезы представляется древнёйшимъ, богатёйшимъ и лучшимъ въ художественномъ отношеніи памятникомъ этого вида росписей. По мнёнію Преосв. Порфирія <sup>2</sup>), весьма основательному, Лаврская трапеза могла быть расписана тёмъ же критяниномъ, монахомъ Өеофаномъ, который расписалъ между 1535 и 1564 гг. соборы Лавры, Ставроникиты



<sup>1)</sup> О четь мы имвень въ виду говорить особо, на основании новаго сопоставления свидетельствъ у Добшютца. См. Русскія Древности въ памятникахъ искусства, вып. VI, отр. 182.

<sup>2)</sup> Зографическая минопись Авона, стр. 218—9: «надъ входомъ въ траневу изображены: Никифоръ Фока и І. Цимисхій, Аванасій и митрополить Серреса Геннадій, ятиторъ пранези».

н Ксенофа. Громадная, крестообразно расположенная, съ абсидою на одномъ концъ и входомъ на другомъ концъ, противолежащемъ западной сторонъ



собора Лавры, палата трапезы им'єсть деревянный потолокъ, очень высока и осв'єщена окнами, расположенными въ верхней ся части. Во всю длину палаты, по ся ст'єнамъ, расположены сид'єнья, деревянныя, въ форм'є сигмы, обходящія оваломъ столы, мраморные, изъ крестообразныхъ плитъ. На высот'є одного аршина отъ сид'єній тянутся темнос'єрыя, одноцв'єтныя панели,

а затёмъ выше всё стёны, до самыхъ потолковъ расписаны сплотъ вножествомъ фигуръ, отдёльно стоящихъ, сценъ, чрезвычайно сложныхъ и разнообразныхъ, и несмотря на аскетическія темы и типы, цёлое представляеть привлекательную декорацію, котя строго религіознаго характера и поучительнаго содержанія. Нельзя не пожалёть, что въ самое послёднее время, а вменно въ 1860-хъ годахъ а затёмъ въ 1886 году вся эта роспись была освёжена, т. е. переписана, и современный мертвенно-сёрый фонъ нижнихъ панелей обязанъ, видимо, этой передёлкъ.

Трапеза была некогда расписана и снаружи, по крайней мере, съ лицевой стороны, на которой досель сохранились: надъ входомъ образъ Панагін, съ предв'ячнымъ Младенцемъ на лонъ, и пророки, о ней благов'єствуюшіе. Но остальная роспись фасада уже разрушена и видны только части большихъ фигуръ, изображенныхъ въ рядъ по фасу; у входа вновь и съ нарушеніемъ всякаго ансамбля нарисованы архангелы Гаврінлъ и Миханлъ. уже въ новой иконописной манерѣ конца XIX вѣка, съ итальянскою миловидностью, съ тенями оть ногъ на земле и пр. Навесь передъ фасадомъ на деревянныхъ столбахъ истябль и грозить разрушениемъ, какъ и многія части Лавры. Самая палата трапезы нынъ стоить открытою и безь употребленія, такъ какъ Лавра перешла отъ киновіальнаго общежитія къ идіорному или штатному сожительству, и, при наступившихъ въ последнее время тяжелыхъ денежныхъ обстоятельствахъ Лавры, приходится ожидать быстраго разрушенія драгоціннаго памятника. Уже и теперь, для укрішленія стінь, верхняя часть росписи пробита связывающими стіны балками, а между темъ крыша остается худою и кое-где просвечиваеть, окна не вставлены и частью заложены.

Войдя внутрь транезы, у самаго входа, на входной стінів и надъ дверьми и по обі стороны видинъ сложное изображеніе Страничаю Суда, рознятое въ виді ряда сценъ и детальныхъ композицій, снабженныхъ длинными греческими надписями, уставнаго письма. Вверху представленъ Судія-Христосъ Вседержитель, въ кругу, на херувимахъ и серафимахъ и по сторонамъ его Предтеча и Богоматерь, стоящіе, и 12 Апостоловъ на своихъ торжественныхъ сідалищахъ. По аркі (табл. III) надъ дверью четыре ангела, преклоняющіеся передъ Славою Господнею — любопытное сочетаніе иконографической темы съ містомъ для нея на тягі арки, правда, весьма неріздкое въ византійскомъ искусстві, унаслідовавшемъ вкусъ къ подобнымъ пріемамъ «скенографію». По обі стороны арки поставлены дважды фигуры въ препоясаніи рабочаго и въ войлочномъ петазі съ надписями евангельскихъ текстовъ: на одной — іф' отоу істоубству тойтоу тойу обідфом про том ідохістому и пр. и на другой — іф' отоу ойх істоубству и пр., и въ стороні группы людей, обращающихся къ Судій съ словами признанія, но Еванге-

лію, на тему: «когда ны видели Тебя алчущимъ» и пр. 1). Подобныя ильюстрацін предметовъ и лиць, упоминаемыхъ въ текств, безъ всякаго отношенія его къ смыслу, вошли въ силу въ византійскомъ искусствів уже при конце его и, въ большинстве случаевъ, только уродують его иконографію. И настоящая не составляеть исключенія: не къ чему было изображать «малъншаго изъ малыхъ сихъ», когда ръчь идетъ уже о совершившемся моментально Судь, и объ стороны входа ясно представляють праведныхъ нии воскресшихъ для жизни вёчной и грёшниковъ, воскресшихъ для муки въчной. Первое царство изображено направо отъ входа: представленъ «уготованный престоль» ή стоциатіа тод врочои: кресло резное, съ крестомъ, копісмъ и тростью и Евангелісмъ на покрытой подушкь; по сторонамъ павшіе на колтна Адамъ и Ева (имена надписаны) какъ образь всего преклонявшагося праведнаго, искупленнаго человечества. Ниже на это виденіе ангель указываеть лежащему и проснувшемуся Данінлу. Во гробі подымаются съ модьбою къ Богу воскресшіе. На лівой стороні дві группы воскресшихъ, группа ангеловъ и нёсколько демоновъ спорящихъ за жертвы передъ въсами: ὁ ζυγός τῆς δικαιοσύνης. Огненная ръка течетъ, расширяясь, и въ нее ангелъ погружаетъ вынырнувшаго гръшника.

Согласно съ построеніемъ росписи на входной стёнё, боковыя стёны представляють рай и адъ и дополнительныя сцены Страшнаго Суда. Справа отъ входа (рис. 34) большая группа праведныхъ: апостоловъ, (съ Павломъ во главѣ), Пророковъ (съ Давидомъ и Соломономъ), Святителей (І. Златоустъ и пр.), мучениковъ входятъ, предводительствуемые Петромъ, открывающимъ запертую дверь, въ рай: надъ входомъ херувимъ съ двумя копьями и надпись: ή φλογίνη ρομφαία. За этимъ входомъ въ двухъ картинахъ, одна надъ другою, образъ Рая: Богоматерь на тронѣ съ 2 ангелами и входящій изъ двери благоразумный разбойникъ, а ниже этого Исаакъ, Авраамъ и Іаковъ, сидящіе на скамъѣ, держатъ въ покровахъ крохотныя головки душъ праведныхъ. Наверху, окруженныя славою облачною, какъ бы густою листвою, движутся къ Судін группы отшельниковъ, святыхъ женъ, монахинь, мучепиковъ, святителей и пророковъ.

<sup>1)</sup> Въ росписи 1607 г. Страшнаго Суда п. на оз. Пресив въ зап. Македонія П. Н. Милюковъ нашель въ репdапт къ Судін-Христу «фигуру съ съдою бородою, въ пастушеской одеждъ, съ голыми ногами и съ двумя длинными посохами въ рукахъ, перекрещивающимися въ видъ буквы Х. На верхнихъ частяхъ посоховъ укръплены — повидимому — связки веревокъ, приходящіяся у плечей фигуры; отъ плеча къ плечу тоже идетъ веревочная гирлянда. На головъ фигуры шапочка въ видъ остроконечнаго колпака». Очевидно, это тотъ же образъ «мальйшаго изъ малыхъ», но въ болье натуралистическомъ типъ, чъмъ античная фигура рабочаго, переданная по традиція, въ Лаврской картивъ. См. П. Милюкова Христіанскія древности западной Македоній. Изепстія Рус. Арх. Инст. ез К—поль, IV, 1, Софія 1899, стр. 21—151. Ср. также, кромъ указанныхъ ранъе другими памятниковъ, роспись во Владимірскомъ Успенскомъ ж. Княгин монастыръ, къ сожавъню, переписанной.

Именно въ этой части росписи есть ийста, повидимому, упълвинія отъ переписыванія и сохранившія высокую красоту онгурь, хотя черезчуръ



84. Лаврская трапеза: роспись справа отъ входа.

удлиненныхъ, и ликовъ, благообразныхъ, съ тонкимъ оваломъ, строгою правильностью и вмёстё миловидностью черть. Правда, въ крайней схема-

тичности драцировокъ, въ мертвенности позъ и выступающихъ ногъ, въ мелкихъ морщинахъ, покрывающихъ сътью лица старцевъ, въ едисобраз⊶



35. Ватопедъ. Страшный Судъ въ наренкъ.

номъ выражения всякаго лида, въ какой то истощенной красотв типовъсказывается мертвящая рутина и застой, безсмысленно кружащийся въ

ваутыв мелочных викшних формь и прісмовъ. Это состояніе мертвеннаго застоя наступнио для византійскаго искусства задолго до падонія Константинополя и унаследовано мастерскими Асона, но въ лучшія эпохи ожевлялось новыми движеніями, какъ напр. въ XVI въкъ вообще и во время Панселина въ частности. И, темъ не менее, господство рутины привело афонскую иконопись къ неизбежному результату всякаго застоя: разложенію той самой основной традиціи, которая сохраняется только подъ условіемъ жизни въ искусствъ, т. е. дальныйшаго совершенствованія внутренняго или формальнаго. Стоить только сравнить эту роспись Страшнаго Суда въ Лавръ съ аналогичною росписью въ нартексъ Ватопеда (рис. 35), чтобы видеть, какую мертвую и сухую схему представляеть асонская стенопись, когда она не затронута какимъ либо художественнымъ движеніемъ. Ветопедская картина Суда скомпонована въ характеръ многоличной вконы и стеснена на пространстве, втрое меньшемъ противъ Лаврской росписи того же Страшнаго Суда, и между тамъ оба росписи почти тождественны въ составъ и чрезвычайно близки по композиціи и рисунку. И здёсь тъ же Адамъ и Ева по сторонамъ трона, бъдный, группа праведныхъ, хоры пророковъ, ісрарховъ, мучениковъ, аскетовъ, то же шествіе въ рай и симводические образы Рая и пр. Но все это всполнено въскудномъ ремесленномъ пошнов, который превратиль былое, правда, несколько вычурное изящество вазантійских условных драпировок въ тупую, скучную схему. И следа нать прежней миловидности молодыхъ липъ и характерности вътипъ старцевъ, нагія фигуры и прямо уродивы.

И въ развити темы лаврская картина (рис. 36) несравненно живъе и богаче ватопедской: въ первой цълая стъна посвящена сценамъ воскресенія мертвыхъ и адскихъ мученій; въ этихъ сценахъ очевиденъ, въкоторый творческій замысель и желаніе представить традиціональныя формы живъе и разнообразнъе. Ангелъ трубитъ надъ землею. Земля тедетъ на львъ, и левъ изрыгаетъ дътскую фигуру, а рядомъ хищные звъри и птицы, гады, фантастическій грифонъ и пр. возвращаютъ проглоченные ими куски тълъ. Четыре царя въ рядъ сидятъ на тронахъ: Навуходоносоръ, Киръ, Александръ съ обнаженнымъ мечемъ и Августъ съ копьемъ, и посреди нихъ бъются падающій баранъ (по надписи Дарій) и козелъ—Александръ в). Это, очевидно, прибавка нъкоего книжника—въ Ватопедской росписи этого иътъ. Но въ объихъ росписяхъ представлено по обычному способу, но не въ кругу четыре звъря, а въ моръ, гдъ видно и олицетвореніе моря; изъ нихъ вадъ грифомъ надпись: То тростом той Фурбомос, подобіе медвъдя (ώς трхтом),



<sup>3)</sup> Въ росписи 1743 г. п. Германа у озера Преспы въ Македоніи представлены Киръ, Поръ, Дарій и Александръ, см. Милюкова П. Н. «Христ. дрек. зап. Макед. стр. 40.

барса, звёрь рогатый и т. д. четыре звёря апокалипсиса, изображенные очень наивно и грубо. Ниже всего остальнаго представлена разверстая



96. Лаврская транеза. Слъва отъ входа.

насть адскаго змія ὁ σχώληξ, проглатывающая огненную рѣку съ жертвами, и демономъ на двуглавомъ морскомъ чудищѣ, а въ сторонѣ, въ 10 отдѣле-

ніяхъ, изображены адскія мученія. Лаврскій живописецъ, видимо знакомый съ натурализмомъ европейской живописи, старался достичь именно въ передачѣ адскихъ мученій реальности и въ формахъ и въ колоритѣ, при помощи свѣтотѣни, моделлировки тоновъ и пр. Такъ фигуру дымчатаго демона съ вылѣзшими изъ орбитъ глазами мастеръ выполняетъ разными тонами сепіи и индиго, внашній мракз передаетъ зелеными тѣнями и красноватыми отбликами на тѣлахъ людей. Тармарз представленъ двумя царями. Отступникъ Юліанъ обвить зиѣею. Представлены въ типическихъ образцахъ: оі φιλήδονες, κλέπται, προδόται, μεθύσοι. Скрежетъ зубовъ представленъ людьми мучащимися въ пламени. Наиболѣе любопытенъ антикриста, въ богатыхъ одеждахъ, окруженный людьми и демонами.

Въ поперечномъ нефѣ по низу написаны поучительныя и эмблематическія сцепы: жертвоприношенія Исаака, Иліи вз пустыню, получающаго приношеніе хлѣба отъ ворона, древа Іессеева, вселенских соборов (перваго), Люствицы Іоанна Климака, житія Герасима и пр. Выше въ томъ же и въ среднемъ нефѣ помѣщены сцены изъ житій Іоанна Предтечи, св. Евграфа, Ермогена, Патапія, Няколая Чудотворца, Игнатія, Аванасія Авонскаго, Космы и Даміана, Пигасія, Афвонія, Акипдина, Ельпидифора и Анемподиста, Акепсима, Павла Исповѣдника, Кнпріана, Діонисія Ареопатита, Сергія и Вакха, Пелагіи, ап. Іакова, Евлампія, Филиппа и др. Верхній поясъ средняго нефа образуєть циклъ евангельскій и сюжетовъ протоевангелія. Ниже евангельскаго цикла въ среднемъ и поперечномъ нефѣ расположены по числамъ Минеи, начиная съ угла слѣва отъ абсиды, вътипѣ ватиканскаго Менологія, съ дъяміями и мученическою кончиною святого. Минеи охватываютъ два начальные мѣсяца: сентябрь и октябрь.

Инстициа Климака представлена (рис. 37) въ одной (въ миніатюрахъ: сыходной) сцент восхожденія по лъстицт добродьтелей монаховъ, съ ангелами помогающими и демонами стаскивающими слабыхъ и грешныхъ въ геенну огненную, разверзающуюся у подножія. Справа изъ монастыря вышедшая группа монаховъ поучается игумномъ. Спаситель принимаетъ достигшихъ вершины, держа рукописаніе: «пріндите вси труждающіеся» и пр., все это по шаблону, подробно описанному въ «Подлинникть» и мало интересному 1).

Но среди извёстных банальных изображеній мы встрёчаем здёсь двё особо любопытныя и многознаменательныя сцены поучительнаго содержанія, назначенныя пріучать аскета къ непрестанному размышленію о смерти и распространившіяся въ византійской иконографіи съ XIII столё-



<sup>1)</sup> Έρμηνεία τῶν ζωγράφων, Αθηναι, 1885, p. 242.

тія, времени появленія обильной аскетической литературы этого рода, за-частую съ обильными же иллюстраціями.



37. Трапеза Лавры св. Асанасія. «Лъствица» Климака.

На одной фрескѣ (рис. 38) видимъ посреди двухъ высокихъ и обнаженныхъ скалъ (образъ пустыни — въ данномъ случаѣ, міровой пустыни), на сферѣ, какъ бы несущейся въ пространствѣ, образъ смерти, побѣдоносно стоя-

щей съ косою въ рукахъ. Надъ смертью надпись: Τό δὲ μου δρέπανον πάντας άνδρώπους καὶ γίγας διχάσει δάνατος καὶ τάφος γὰρ κατασταδήτω μου ἡ ἐξου-



88. Трапева Лавры св. Асанасія.

σία έχ των άδυνάτων φεύξασθαι τούτου τοῦ ποτηρίου. По всей вемлів, между скаль, навалены тіла умирающихь, какъ спілаго хліба, скошеннаго косою смерти: воиновь, знатныхь, духовныхь, чернаго люда. Въ пещерів у подножія скалы, у входа сидить отшельникь и скорбно дивится всемогуществу

смерти. Справа отъ смерти видно раскрытое сіяніе духовнаго неба, ангелы несуть къ нему праведныя души, спеленатыя и прикрытыя покровами, другіе принимають эти души внизу отъ умирающихъ; то-же съ грѣшными душами творять черные демоны, мечущіе нагія души грѣшниковъ въ адскій огонь, пылающій изъ жерла адской пропасти внизу.

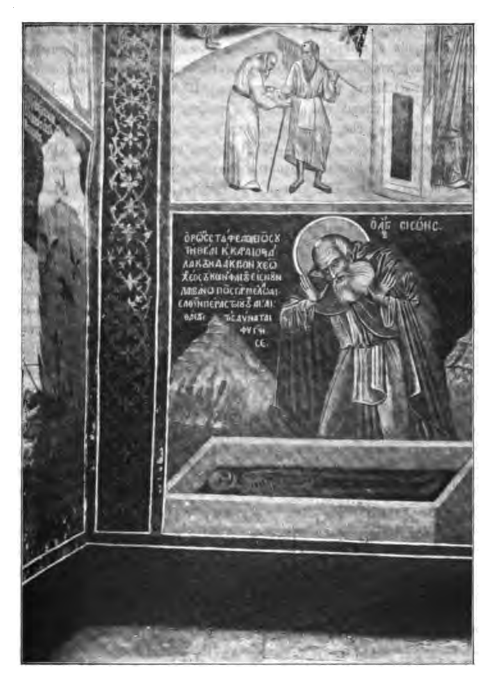
Следующая поучительная картина (рис. 39) относится къ разряду известныхъ аскетическихъ поученій о смерти. Престарізьний отшельникъ, Сисой Великій, египетскій аскеть, среди пустыни (обозначенной по греческому способу двумя скалистыми холмами) находить разверстый гробъ и, видя внутри его человіческій скелеть, предается сокрушенію; сбоку греческая надпись: όρων σέ, τάφε и пр. взята изъ Іоанна Дамаскина и въ славянскомъ переводъ гласить следующее: «зрю тя, гробе, и ужасаюся виденія твоего, и сердечно плачущую слезу проливаю, долгь душе дательный, во ум'я своемъ прінмаю, како убо прінму конецъ, увы и таковаго, о горе, о горе, охъ, охъ, смерть, кто можеть избёжати тя» (до сихъ поръ). Тексть этотъ приводится обычно и въ нашихъ Синодикахъ и сопровождается соотвътственными миніатюрами, но человъкъ, скорбящій надъ гробомъ, или самъ Іоаннъ Дамаскинъ, на свиткв котораго написано также: «пріндите и плачитеся на гробъ; гдв доброта человъческая, гдъ красота?», или мірянинъ, или даже группа монаховъ съ нгумномъ, ихъ поучающимъ, согласно обычному византійскому пріему илиострацій въ подобныхъ аскетическихъ книгахъ 1).

Не входя въ дальнейшія подробности (быть можеть, однако, более интересныя, чёмъ общее сравненіе), но ради указанія на историческое значеніе этихъ стенописей, кратко отметимъ, что оне вполив соответствують знаменитой фресковой росписи Пизанскаго Кампо Санто, съ его знаменательными въ исторіи итальянскаго и міроваго искусства сюжетами: Тріумфа Смерти и Страшнаю Суда. Известно, что центральная картина такъ-пазываемаго «Тріумфа Смерти» представляеть этакже сцену безпощаднаго избіенія человечскаго стада смертью, слетающею съ небесь въ дикомъ, неотвратимомъ порыве, съ косою, замахнутою надъ жалкими ея жертвами. И здёсь смерть является «гигантскою» фигурою (не скелета, но старухи), и мёсто действія также глубокая долина у подножія горъ, «долина плача», и здёсь ангелы и демоны принимають и уносять души въ небесныя обители и въ адскій огонь, разверзшійся здёсь (по условіямъ сцены) наверху,

<sup>1) «</sup>Синодикъ Колясниковской церкви», изд. Имп. Общ. Люб. др. Письм. на средства Г. В. Юдина, вып. 1, лл. 58—59, 64—65 и вып. 2, стр. 11 и 15. 1896—1899.

<sup>2)</sup> Кром'в древних и старых описаній «Тріумов Сперти» у Вазари, Бальдинуччи, Кавальказелле, см. новыя изсл'ёдованія: Р. Vigo, Le danse macabre in Italia, 1878; S. B. Supino о оресках в въ Archivio Storico dell'arte, VII, 1894, Il Campo Santo di Pisa, 1896 и S. Morpurgo, Epigrafi in rima del Camposanto di Pisa, въ Arch. Stor. d. Arte, 1899, I—III, р. 51—87).

въ скалахъ. Но здёсь сцена тріумфа обставлена, какъ извёстно, встрёчею трехъ труповъ въ раскрытыхъ гробахъ кавалькадою знатныхъ кавалеровъ



39. Трапеза Лавры св. Асанасія.

н дамъ и поучительною проповѣдью имъ блаж. Макарія, далѣе: сценами изъ жизни (anacoreti) отшельниковъ (Иларіона, Макарія, Павла, Антонія,

Марін Егвпетской, Пафнутія и Онуфрія) и сценою «веселящейся компанів» (даидевті). Сцент оттельивческой живни въ греческой иконописи (и стінописи, втроятно) отвічаеть у грековъ икона житія св. Ефрема, о которой скажемъ особо, тогда какъ сцена веселой компаніи, явно, итальянскаго происхожденія и литературной закваски (Боккаччіо). Самыя надписи въ литературной итальянской передтінт отвічають греческимъ по смыслу и характеру: «О Morte, medicina d'ogni pena, Dè vienci a dare omai l'ultima cena»! «Іо non attendo (ad altro) che a spenger vita, Menando la mia falce sí attondo, Infino a che nessun ci rimarrà» etc. Подробный разборъ отношеній авонскихъ фресокъ XVI—XVII втовът къ итальянскимъ XIV втов требуетъ анализа общирной группы византійскихъ аскетическихъ композицій въ періодъ XIII—XVI втовът и въ данномъ случат неумъстенъ.

Въ среднемъ нефъ креста, образуемаго расположениемъ траневы, расписано три пояса, одинъ надъ другимъ: по низу, на виду у трапезующихъ, стоятъ преподобные, держа на развернутыхъ свиткахъ, передъ глазами зрителей, свои изреченія о монашеской жизни, обыкновенно изъ семи, восьми строкъ, крупными буквами. Выше сплошной рядъ неразделенныхъ картинъ изъ Миней за сентябрь и октябрь, еще выше сцены акаоиста Божіей Матери, житія Іоанна Предтечи. Въ боковыхъ рукавахъ креста представлено житіе св. Асанасія Асонскаго, Древо Ісссесво и пр. Все это сильно переписано и потребовало бы продолжительныхъ техническихъ осмотровъ, чтобы решить, насколько уцелело въ росписи древнихъ образдовъ: многія изъ прорисей собр. Севастьянова сняты съ фресокъ Лаврской трапезы, но, повидимому, съ того времени трапеза быда опять переписана, и изображенія не подходять вполев къ тому, что мы ведимь въ настоящее время и что представляють изданныя здёсь фототипіи (табл. IV—VIII), но какая тому причина, не знаемъ, такъ какъ возможно, что иныя прописи сняты съ фресокъ другихъ монастырей, также переписанныхъ, или потемивишихъ съ того времени и ставшихъ неразличимыми (какъ напр. трапеза въ Ксенофі), нли даже вовсе исчезнувшихъ — все это на Асонъ обстоятельства, не только возможныя даже въ такой краткій періодъ 40 леть, но даже совстиъ обычныя.

Въ порядкъ слъдованія, по лъвой сторонъ главнаго нефа (табл. IV) изображены: Св. Евфросинъ, Алексий Божій человъкъ въ короткой туникъ (голова напоминаетъ Предтечу въ картинъ Иванова). Іоаниз Коловъ († около 422 г.), извъстный своимъ послушаніемъ (вырощенное имъ вновь поливкою сухое дерево) подвижникъ горы Нитрейской въ Египтъ, въ монашескихъ одеждахъ, по не малорослый, какъ предполагаютъ по его прозвищу, мощная фигура старца съ большою окладистою бородою. Павелъ Латрскій (въ окр. Милета, † 955 г.), пастухъ, игуменъ, отщельникъ: высоко характер-

ная голова (прорись Севастьянова лучше и своехарактериве, брови не нахмурены, на голов'в только чубъ волосъ, благословение не именословное, но троеперстное), поверхъ мёховой милоти монашескій аналавъ; фигура при Севастьяновъ была снизу разрушена, нынъ одежда реставрирована уже бевъ пониманія. Св. Пименз-наставникъ Павла Латрскаго. Макарій римскій въ отшельнической милоти. Өеодорь Студить. Өеодбань по надписи (6 ураптос = «начертанный») исповедникъ и «пінть» и брать его Өеодорь «начертанный», подвизавшіеся въ средин IX стол. († ок. 847 г.), изъ монастыря св. Саввы освященнаго, и пострадавшіе за иконопочитаніе при Львь армянивь. Пр. Моисей Мурина, характерная голова, держить свернутый свитокъ. Преп. Стефанз Новый, кром'в развернутаго свитка съ изреченіемъ, держить маленькій кіоть съ иконою благословляющаго Спаса. Пр. Ниль, постникъ синайскій († около 450 г.), мощи перенесены были изъ Константинополя на Авонъ. Св. царевиче Іоасафе, Макарій Великій († 390), «отецъ пустыни»: голова преподобнаго оказывается совершенно переписанною после Севастьянова и имела ранее вовсе не суровую экспрессію. Преп. Мартиніана, палестенскій подвижникь V віка. Максима исповидника, нгумень, обличетель моновелитовь, † 662 г. (переписань). Св. Харимона. Осодосій Киновіараз, † 529 г. Затёмъ слёдуеть роспись игуменскаго м'єста транезы, устроеннаго въ виде абсиды съ двумя нишами на западной сторонъ зданія. Согласно съ указаніями Ерминін, въ конхъ абсиды представлена Тайная Вечеря (поздивишаго типа: Спаситель сидить посреди учениковъ, къ Нему на грудь склонился Іоаннъ, одинъ изъ учениковъ протягиваеть руку къ рыбъ, Іуда въ концъ стола придвигаеть руку къ хлъбцу и т. д.) Поверхъ сцены: Благовъщение и пр. По низу въ абсидъ святые іерархи: Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоусть съ изреченіями, начертанными на свиткахъ, и Григорій Палама; въ нишахъ: Іоаннъ Креститель, проповедующий съ крестомъ въ руке, и Богоматерь-«Великая Панагія» съ образомъ Эмманунда на груди, воздымающая руки. По ствиамъ нальво и направо отъ абсиды: Антоній Великій, Николай-игуменъ студійскаго монастыря, защитникъ иконопочитанія, † 868 г. (нельзя не отмітить, въ видахъ иконографическихъ, что голова св. Николая эдесь явно скопирована сълика Николая чудотворца мирликійскаго). Евфимій Великій, преп. палестинскій.

По правую сторону нефа (VII и VIII табл.) стоять: Савва Освященный, Илларіона Великій. Далье: Ософана в той μεγάλου άγροй (на Принкипо) или Сигріанскій подвижникь, житіе котораго передано Метафрастомъ († 818—820 гг.). Давида Солунскій (ск. 540 г., 26 іюня). Варлаама, учитель царевича индійскаго Іоасафа. Доровей, египетскій пустынникь. Іоанна Дамаскима, сохранившій здівсь свой сирійскій головной покровъ, но не типь

лица (въ прориси весьма моложавый). Косма мінта (противъ кальки Севастьянова вся фигура цёликомъ передёлана: голова написана по шаблону, наиболее принятому для отщельническаго типа, облачена въ головное покрывало, обычное для палестинскихъ и египетскихъ пустынножителей, чего въ прориси вовсе нътъ; самое изречение взято иное). Арсений Велиний. Ефрема Сирина († 379 г.), котораго ликъ переписанъ и утратиль цветущій у характеръ мужества. Св. Іоанникій Великій, вноинскій преподобный. Св. Андрей, Христа ради юродивый († ок. 950 г.), котораго голова исполнена по типу ап. Андрея. Лука Стиріота, преп. Элладскій или Фокидскій, полвизавшійся близь Стирія (род. между 890 и 896, † 946 — 949), отшельникъ, прославленный строгостью жизни и кротостью души. Павель Опеандскій отшельникъ († 342 г.) и почитаемый съ нимъ въ одинъ день (15 января) Св. Іоання Кущника († ок. 450 г.), изображенный, сравнительно съ прочими, молодымъ и съ Евангеліемъ въ рукахъ, точно такъ же, какъ въ Менологін Имп. Василія Македонянина. Преп. Киріака анахореть († ок. 555 г.) н Пахомій Великій Онвандскій.

Роспись церкви Ксенофа во имя св. Георгія исполнена, по надписи надъ дверью, въ 1545 году и, благодаря бідности монастыря, мало переписана и сохранила древній характеръ. Что живопись иміветь пошибъ критской школы, въ лиці Феофана въ 1565 году, по преданію, расписавшей храмъ, возможно и по времени естественно, но надпись называеть ктиторами архонтовъ Угровлахій, и вовсе не называетъ Феофана критянина. Надъ входомъ (табл. X) изображено «Недреманное Око», выше «Распятіе» и «Успеніе», по своду сцены Отрастей, по низу святые по грудь и въ кругахъ. По рукавамъ большія картины «Крещенія, Срітенія, Положенія во гробъ, Воскресенія, Тайной Вечери». На восточной стороніз чудеса Христа, въ абсидіз «Богоматерь съ младенцемъ», ниже «Евхаристія», по сводамъ «Вознесеніе, Сошествіе Св. Духа, Трапеза въ Еммаусі, Чудесный ловъ рыбы, ниже «Евхаристія» Святители.

Во внёшнемъ нартексё, нынё соединенномъ съ трапезою подъ одною крышею, въ нише (рис. 40) написаны ктиторы, на средства которыхъ расписанъ притворъ 20 сценами изъ Апокалипсиса. Эти ктиторы—господарь Угровлахіи Іоаннъ Матеей Басараба и жена его Елена, оставившіе по себё память и на востокё разными вкладами. Въ Іерусалимской библіотеке есть Евангеліе, украшенное ихъ портретами, весьма близкими къ асонскимъ, отъ 1643 года. Надпись называетъ воеводу Іоанна матайи, то есть Маттэи. Но главный интересъ представляють сцены Апокалипсиса, рёдкость въ греческихъ росписяхъ.

Въ своемъ капитальномъ сочинения «объ русскомъ лицевомъ апокалипсисѣ» О. И. Буслаевъ указалъ на неизвёстность его древняго византийскаго оригинала: «Наши Лицевые Апокалипсисы», говорить онъ 1), «дошли до насъ не ранве какъ отъ XVI в. и затвиъ идуть до текущаго столвтія



40. Роспись наренка въ Ксенофъ.

<sup>1) «</sup>Русскій Лицевой Апокалинсноъ». «Сводъ нвобреженій изъ Лицевыхъ Анокалинсисовъ» по русскимъ рукописямъ съ XVI въка по XIX». М. 1884. Стр. 47—8.

вимочительно. Все это более или менее копін или переделки давно утраченныхь орегиналовь, характерь которыхь, подновленный, стертый, а часто и искаженный неумблою рукою русскаго мастера, возможно опредблить въ нъкоторой точности и въ надлежащей ясности не иначе, какъ только при помощи сравненія съ излюстраціями и другими иконографическими и художественными произведеніями иноземными. Сравнение было бы въ значительной степени облегчено, еслибы въ основу изследованія можно было положить Византійскіе оригиналы: но я не знаю ни одного изъ нихъ. а глава въ Асонской Ерминіи ісромонаха Діонисія Фурноаграфіота о томъ, какъ изображается Апокалипсисъ, только свидетельствуетъ о сильномъ упадкъ апокалипсической иконографіи на Афонъ възпоху составленія этого руководства». Въ своемъ разборъ сочинения незабвеннаго русскаго ученаго, мы высказали, что Буслаевъ ясно и ранбе другихъ показаль въ этой части Ерминіи отсутствіе чистаго византійскаго образца и иконографію, наполненную западнымъ вліяніемъ. Повидимому—говорили мы—и вообще византійскаго оригинала полнаго лицеваго апокалипсиса не существовало, за исключеніемъ, его, отдільныхъ важнійшихъ сюжетовъ. Мы, однако, ограничивали эту византійскую среду рукописями, о которыхъ шла різчь въ сочиненін Буслаева. Нынт мы рышаемся повторить тоже о стынной живописи 1). Древныйшій источникь апокалипсической иконографіи принадлежить древнехристіанскому искусству, не знавшему различія запада в востока. Величавые оригиналы римскихъ мозанкъ образують основу лицеваго латинскаго апокалипсиса девятаго въка, и этотъ типъ представленъ Бамбергскою рукописью Х-го века. Сюда же примыкають стенныя росписи романскихъ храмовъ. Всесильное для этой эпохи вліяніе византійскихъ образцовъ на этотъ разъ отсутствуеть: причина въ самомъ отсутствін византійской редакцін лицевого апокалипсиса. Мы не знаемъ досель ни въ храмахъ на въ рукописяхъ ни одного примъра э) такой редакціи, и потому, являлось особенно интереснымъ знать, насколько апокалипсическая роспись Ксенофа, исполненная въ 1640-хъ (приблизительно) годахъ, отвъчаетъ Ерминіи Діонисія Фурноаграфіота, составленной, какъ то доказано преосв. Порфиріемъ, во время,

<sup>1)</sup> Въ наданіи: Напе Graeces, «Frühchristliche и mittelalterliche Elfenbeinwerke in phot. Nachbiddemg», Rom, 1900, подъ № 28 имбется любопытный рельефъ, повидимому, XI въка, съ фигурою Христа по Апокал. І, 12—17, съ 7 свъщниками, со звъздою въ десницъ, ключами ада въ лъвой и мечемъ у устъ. Въ описаніи рельефъ опредъляется «западнымъ, по византійскому оригиналу». Наше мнѣніе иное, и мы ръшительно ничего византійского здѣсь не находимъ, образцомъ считая древнехристіанскій рельефъ или даже западное произведеніе Карловингской эпохи.

<sup>2)</sup> Въ брошюръ Дм. Петковича сообщена на стр. 29 слъдующая надпись, находящаяся въ притворъ Асонскаго м-ря Павла: «Изволенісь» Отца и спосившенісмъ Сына и съвершенісмъ Св. Духа писасе сен акасисть Пречистыя Богородицы и Откровеніе Іоанна Вогослова въ льто 7195 (= 1687)». Существуеть ли эта роспись досель, намъ неизвъстно.

близное къ работамъ Діонисія въ Карей 1701 года и стихотворнымъ сочиненіямъ его же 1733 года.

Число отдёльных сценъ Ксенофской апокалипсической росписи почти отвёчаеть Ерминіи: ихъ 20 ¹), а въ Ерминіи 24 картины: опущены повторяющіяся изображенія Бога Отца и старцевъ. Пересматривая сцены (рис. 41—42) одну за другою, мы будемъ отмёчать только сюжеть ея и различія съ текстомъ Ерминіи.

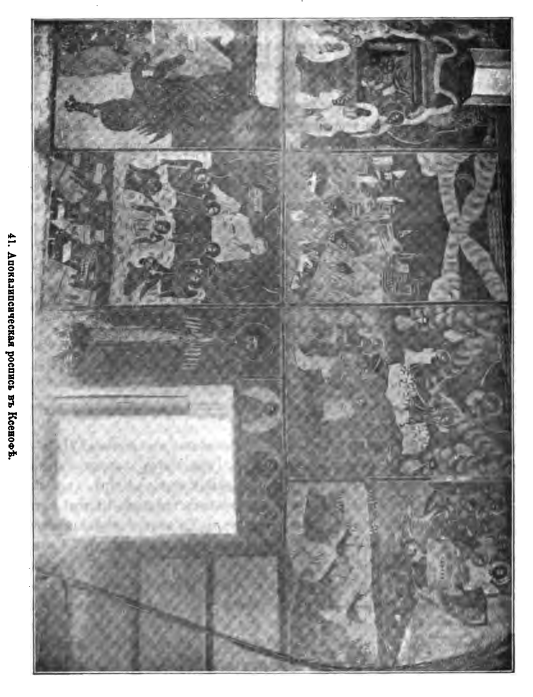
- 1. Іоаннъ Богословъ и Христосъ въ облакахъ (І, 10—20). Іоаннъ въ горной пустынѣ, не въ пещерѣ (подробность древнихъ миніатюръ). Христосъ не препоясанъ, стоитъ, благословляя обѣими руками, не держа семи звѣздъ, безъ меча въ устахъ. Нѣтъ и исходящаго отъ лика свѣта, и сіяніе замѣнено тоже облаками. Сравнявая, затѣмъ, данное изображеніе съ русскими миніатюрами («Апокалипсисъ» Буслаева, рис. краск. 1), мы видимъ въ греческомъ сизантійскую композицію и всѣ ея детальныя формы, тогда какъ въ русской нѣтъ ничего греческаго: Эммануилъ на престолѣ скорѣе романскаго характера, семь свѣтильниковъ тоже, и Іоаннъ, лежащій у ногъ Спасителя, также напоминаетъ грубѣйшее средневѣковое искусство. Въ другой миніатюрѣ почти все: и сочиненіе, и формы свои, русскія, по образцу конца XVI в., и Христосъ препоясанъ, какъ того требуетъ Ерминія.
- 2. Безначальный Отецъ и 24 старца (гл. V, 1). Сцена передаеть во всёхъ деталяхъ текстъ Ерминіи <sup>2</sup>): Отецъ, агнецъ семирогій, парящій ангелъ, фіалы, 4 знаменія Евангелистовъ и пр.
- 3. «Четыре всадника». (VI, 1—8). Согласно съ Ерминіею смерть держить длинное копье, не косу.
- 4. Жертвенникъ и души святыхъ мучениковъ, съ ангелами (VI, 9—11). Согласно съ текстомъ Подлинника. 5. Гора, трусъ, народъ, паденіе звёздъ (VI, 12—17). Тождественно. 6. Земля и море, 4 вётра, 4 ангела, ангель съ печатью, ангелы съ мечами угрожаютъ вётрамъ. Вётры, какъ въ Ерминіи, въ видё головъ, не цёлыхъ фигуръ. Словомъ, какъ указываетъ Буслаевъ, здёсь тоже господствуетъ западная редакція. Далёе № 7 Ерминіи: Отецъ, 24 старца и пр. (VII, 9—17) пропущенъ. 7. Отецъ, 7 ангеловъ съ трубами, одинъ съ курильницею, море и пр., по тексту Ерминіи 8-й картины, соединяющей пять русскихъ миніатюръ и западныхъ гравюръ въ одну сцену (VIII, 1—13). 8. Облачный ангелъ (IX, 1—12) представленъ въ видё фигуры, окутанной облаками. Низъ сцены закрытъ стасидіемъ. 9. (Картины Ерминіи 10 и 11 пропущены). Жертвенникъ, Іоаннъ, звёрь,



<sup>1)</sup> Паперть Ксево-а покрыта, соединена съ транезою, вся заставлена стасидіями, и пъкоторыя сцены ими закрыты, особенно снизу.

<sup>2)</sup> По переводу пр. Порфирія, не Шефера и не Дюрана, см. прим. у Буслаева на стр. 144.

Епохъ: и Илія (XI, 1—14). Но близъ жертвенника домовъ разрушающихся не видно. (Картина 13-я Ерминіи пропущена). 10. Панагія, драконъ, два



ангела держать въ пелент Младенца. Звездъ въ сіяніи Пресвятой нёть (на нихъ указываеть Бусласвъ въ тексте Ерминіи, какъ на примету западной редакціи), и вмёсто лучей солнца вокругь всей фигуры Панагіи пред-

ставленъ ореолъ. Наконецъ, что самое важное—«Панагія», здёсь представленняя, действительно имъетъ крылья и, следовательно, изображаетъ собою



42. Апокалипсическая роспись въ Ксенофъ.

Церковь небесную, а не Богородицу, какъ усматривалъ въ Асонскомъ подлинникъ О. И. Буслаевъ. 11. Семиглавый звърь (XIII). 12. Гора, агнецъ, ангелы, паденіе Вавилона (XIV, 1—13).

Полагаемъ достаточнымъ этотъ пересмотръ для утвержденія бливости оресокъ къ тексту Ерминів.

Прилагаемъ, ради общей характеристики, два снимка (рис. 43 и 44) росписи въ монастыръ Дохіара: достаточно полный разборъ всей росписи этого монастыря дань въ книге Брокгауза, къ сожаленію, только безь должной оценки того важнаго, хотя известнаго автору 1) обстоятельства, что соборъ Дохіара быль весь заново переписань въ нов'єйшее время, когда иконографія ACCHENTA DOCUMENTA IDELAJACA AO MEMBERTHON CTEUCHH DACHVIIICHHOMY ANDREMY. Общій снимокъ (рис. 44) внутренности главнаго нефа съ боковою правою экседрою представляеть, правда, незначительную часть фресокъ, отовсюду закрытыхъ паникадилами, лампами, свободными «еконостасами», стоящими посреди церкви, и утварью, но и эта часть обнаруживаеть свёжую перепись древнихъ фресокъ: такъ грубы лики, драпировка стоящихъ святыхъ, особенно если сравнить ихъ даже съ Лаврскою трапезою, и такъ многочисленны ошибки въ складкахъ, въ рисункъ. Наибодъе ясно выказывается новое письмо въ резкости «оживокъ», непріятной сухости складокъ, режущихъ глазъ своими острыми краями, въ пестроте тоновъ, въ глубокихъ теняхъ, дурно сгармонированныхъ съ резкими бликами, въ клочковатыхъ волосахъ и крайне преувеличенныхъ пропорціяхъ. Редакція иконописныхъ темъ принадлежить, однако, XVI веку, или точнее, его концу, такъ какъ многое именно здёсь отличается отъ образцовъ, избиравшихся даже Панселиномъ (по росписи Протата). Достаточно вглядеться напр. въ иконографію сцены «возстановленія иконопочитанія», чтобы отличить новыя черты, вносемыя такъ наз. кретскою школою въ иконошесь: вибсто античныхъ облаченій, окрашенныхъ въ разные оттънки общаго полутона: леловыхъ, коричнево-пурпурныхъ, голубоватыхъ, розовыхъ, блёднокрасныхъ хитоновъ и гиматієвь, видимь здёсь или пестрыя, пышныя ризы, или одежды темной охры, темнокоричневыя, темнозеленыя, синія и т. д., въ соответствіе глубокимъ тенямъ. Очевидно, и здесь имеемъ, неизвестное пока, вліяніе одной изъ итальянскихъ школъ, при чемъ Панселинъ держится свътлыхъ тоновъ

<sup>1)</sup> ibid. стр. 286. Должео замѣтать, по этому случаю, что тоть же авторъ съ особымъ удареніемъ—стр. 57 останавливается на росписи придѣла Николая Чудотворца въ Лаврѣ, какъ «происходящихъ изъ 1860 года (что невѣрно) и имѣющихъ высокое внутреннее достоинство. Ни одно изображеніе тамъ не написано налегкѣ, каждое горячо обдумано в выполняеть сюжеть. Въ Рождествѣ Христа Марія смиренно преклоняеть колѣна передъ своимъ божественнымъ ребенкомъ (по нашему оригиналь сюжета надо искать въ итальянскихъ Мадоннахъ XV—XVI вѣковъ). Картина Преображенія представляеть обоихъ ветховавѣтныхъ святыхъ (Монсея и Илію) на облакахъ, несомыхъ ангелами (по Рафаалю?)». Въ Распятія представлено, какъ разбивають голени разбойникамъ (по вѣмецкимъ оригиналамъ?). Преображеніе представляеть рядомъ съ радостью и ужасъ въ изображеніи одерживныхъ злымъ духомъ (по Рафаалю?), укрывающихся за саркофагами и пр.

венеціанской стінной живописи, тогда какъ критская школа переносить въ стінопись густыя краски иконописнаго письма на доскахъ.



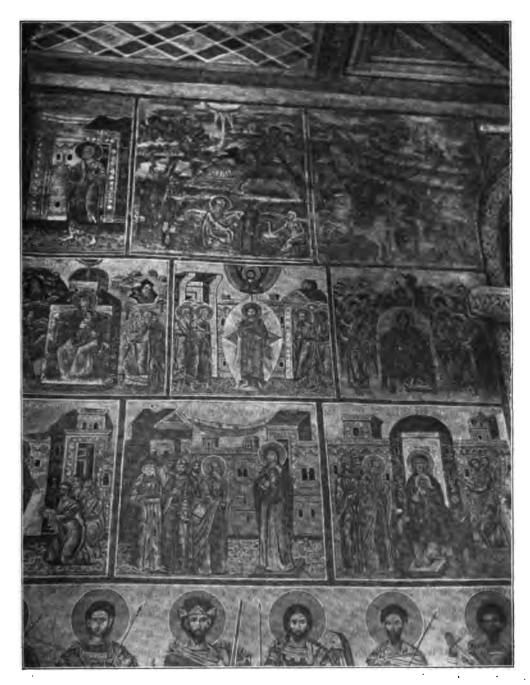
43. Роспись наронка въ Дохімръ.

- На рис. 43 легко усматривается иконописное новинество въ колоссальномъ Денсусъ, написанномъ въ наренкъ: Спаситель представленъ вдъсъ, какъ «Царь Царствующихъ» и какъ «Великій Архіерей», сидящимъ на большомъ тронъ: на раскрытомъ Евангелін, положенномъ передъ грудью Спа-



44. Роспись собора въ Донаръ.

сителя, читается: «царство мое не отъ міра сего» и пр.,—изреченіе, не занесенное въ перечень начертаній на Евангеліи, который дается даже Ермипісю <sup>1</sup>). Изсушенная фигура I. Предтечи также указываеть на нов'єщию перепись. Выше пом'єщены: надъ дверью образь ап. Павла, обставленный ко-



45. Роспись въ нарешић Ватопедскаго собора:

лоннами, потому что оставалось пустое місто, и въ ниші Богоматерь, пряду-

<sup>1)</sup> Изд. 1885 г., етр. 260—261.

щая, сидя, во дворѣ Іерусалимскаго храма, и Духъ Святой, на нее нисходящій въ видѣ голубя. Затѣмъ, верхняя часть стѣны расписана «Акаемстомъ Богородицѣ» въ 24 икосахъ, изъ которыхъ на рисункѣ воспроизведены: икосы 17—19, 23 и 24. Все это исполнено согласно (хотя не всегда буквально) съ текстомъ Ерминіи: а именно въ икосѣ: «вѣтія многовѣщанныя» и сцена по тексту, и риторы имѣютъ указанныя тамъ бѣлыя тіары; «Спасти хотя міръ» — Сошествіе во адъ Спасителя, а не сцена, нарисованная Ерминіею; «стѣна еси дѣвамъ» — Богоматерь имѣетъ на лонѣ медальонъ Еммануила, а не Младенца, какъ требуетъ Ерминія; «Поюще твое Рождество» — сзади Богоматери нѣтъ діаконовъ и пѣвцовъ, и Б. М. стоитъ на налоѣ, съ младенцемъ, передъ нею іерархъ, діаконъ, сзади нихъ псальты въ скіадіяхъ и скуфьяхъ; «о всепѣтая Мати» — нѣтъ колѣнопреклоненныхъ фигуръ.

Несравненно ближе къ Ерминіи изображеніе Акаенста на стінт витыняго наренка Ватопедскаго собора (рис. 45): на рисункі нами передаются лишь немногіе икосы: «Слышаша пастыріе ангеловъ», «Боготечную звізду узрівше волсви», «Странное рождество видівше», «Весь бі въ нижнихъ», «Всякое естество ангельское удивися», «Поюще твое рождество» и «О, всентьтая Мати». Все это почти текстуально воспроизводить композиціи, требуемыя Ерминією, но різко отличаєтся отъ древней иллюстраціи «Акаенста Богородиці», какъ мы знаємъ ее черезъ посредство миніатюръ. Не входя въ подробности, которыя были бы неумістны въ общемъ обзорі аеонскаго искусства, и не привлекая памятниковъ со стороны, мы можемъ, какъ образець древнихъ композицій, привести одну изъ иконъ, видінныхъ нами на томъ же Аеоні, по близости Ивера, въ убіжниці бывшаго патріарха Константинопольскаго бл. Іоакима.

Эта замѣчательная икона находится въ церкви св. Евстаеія Плакиды, имѣетъ большой размѣръ (90 и 72 сант.), хорошаго (рис. 46) письма XVII вѣка, изображаетъ Одигитрію, съ надписью этого имени, съ двумя ангелами въ небесахъ и «акаеистомъ» на поляхъ иконы. Богородица представлена въ пурпуровой фелони и зеленомъ хитонѣ, зеленомъ (т. е. бѣломъ) чепцѣ, съ взглядомъ, покойно устремленнымъ на молебщика. Правая рука приподнята въ тихомъ и благоговѣйномъ движеніи, какъ бы вызванномъ благословеніемъ Младенца. Какъ на другихъ иконахъ Одигитріи, нами описанныхъ, хитонъ Младенца представляетъ мельчайшую шраффировку, свитокъ, упертый въ колѣно и большой лобъ Младенца, все это — признаки, видимо, относящіеся къ неизвѣстному оригиналу, но повторенные сотнями иконъ. Но образъ исполненъ хорошо только въ техническомъ отношеніи и щеголяетъ мелкою и сухою выпискою, которая особенно замѣчательна въ крошечныхъ «миніатюрахъ» акаемста,

вновь соперничающих съ письмомъ греческихъ лицевыхъ рукописей XII вѣка $^{1}$ ).



46. Икона Б. М. съ «Акаенстонъ» въ цер. Евстаеія Плакиды.

<sup>1)</sup> Наиболъе сходства въ композиціи нкона ниветь съ извістною синодальною греческою рукописью Акаемста XII віжа,

Миніатюры представляють н'ікоторые варіанты противъ схемы, переданной въ «Ерминіи». Такъ, 1) «Ангелъ предстатель» («престатель»): жигелъ летить съ небесъ повержь ствны, а Богородица стоить у крестообразнаго налоя (а не у колодца), и двъ служанки въ красномъ и коричневомъ хитонахъ испуганно оглядываются, и одна закрываеть себв лицо покрываломъ. 2) «Видящи святая». И архитектура изящебе, чемъ въ авонскомъ рисунке, и движенія живъе и понятнье. 3) «Разумъ не разумены». Марія протягиваеть къ ангелу руки, съ выраженіемъ недоуманія. 4) «Сила вышыняго». На фонф разныхъ зданій стоящая и держащая младенца у груди объими руками Богородица «осънена», т. е. окружена миндалевиднымъ ореоломъ облачнаго происхожденія и цвъта (убріду значило: слава небесная — облачный ореоль), надъ нею отверстое небо. Въ Ерминіи и на асонской фрескъ Богородица сидить на тронъ, и по сторонамъ ея два ангела; на фрескъ же служании, держа пологь, прикрывають виденіе. Изъ небесь нисходить Духъ Святый. 5) Цілованіе, въ сокращенной схемів, безъ деталей, сообщаемыхъ Подлинникомъ. 6—10) Всв пять темъ на икосы: «Бурю внутрь имъя», «Слышаше пастиры», «Боготучние въвявъдъ», «проповъдницы», «възсия въ египтя», «хотещу симеону» сходны въ общихъ композиціяхъ, хотя разнятся по переводамъ: вст миніатюры иконы отличаются лучшими византійскими схемами XI-XII въковъ, которыхъ высокія достоинства оціниваются при сравненіи съ темами новаго афонскаго сочиненія. Эти афонскія сочиненія отличаются слащавымъ выраженіемъ, детскимъ реализмомъ, убогою картинностью и сложностью. 13) «новую показа тварь»: фреска и подлинникъ представляють Христа, возседящаго на троне передъ ісрархами, при чемъ подлинникъ даже предписываеть изображать Спасителя «на облакахъ» -деталь нало умъстная, тогда какъ икона 1) представляеть Богоматерь съ младенцемъ передъ волхвами. 14) «страно рождьство»: на иконъ (какъ и въ рукописи XII въка) въ горахъ пастыри и воль съ осломъ передъ Младенцемъ въ ясляхъ. На фрескъ Богородица съ младенцемъ на тронъ передъ церковью, кругомъ народъ, въ пещерахъ отшельники. Подлинникъ требуетъ изображенія Богородицы въ облакахъ и толпы, снизу смотрящей на виденіе. 15) «Вес бог въ низних»: на иконе Христось на престоле, въ лучахъ, падающихъ съ неба; сзади стъна. Подлинникъ предписываетъ для даннаго случая представить дважды Христа: на облакахъ и на земль. И на это пъснопъніе лучшая иконописная тема принадлежить иконь. 16) «вьсяко естество»: на иконъ подъ небомъ, наполненнымъ ангелами, Богоматерь съ младенцемъ, лежащимъ въ ясляхъ, а на фрескъ, по требованію подлинника, изображенъ юный Христосъ, проповъдующій на престоль, среди ангеловъ.

<sup>1)</sup> Какъ синодальная рукопись.

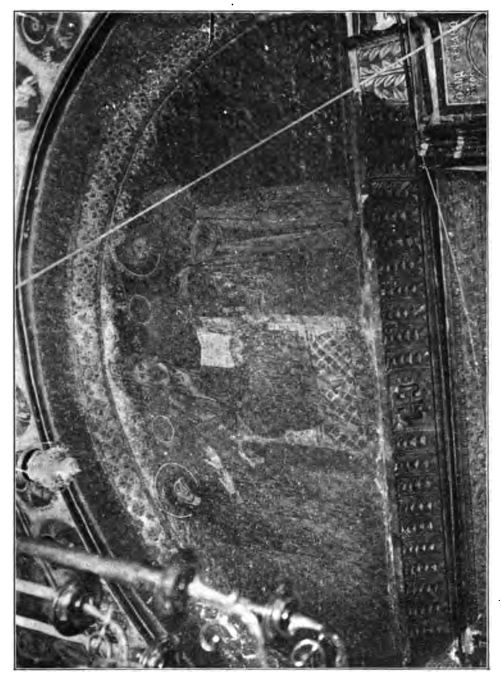
17) «вътии многообъщанея»: темы сходныя, но престолъ Богоматери съ Младенцемъ на иконъ приподнять надъ толною. 18) «снасти хотя миръ»: среди горъ на пологъ возлежащій отрокъ или даже юноша Христосъ, возлъ него присъвшая Мать, ниже малая фигура «мира» — старца, въ типъ одицетвореній рікь, тема странная, в понятно, почему она замінена на фрескі «сошествіемъ въ адъ», только въ иномъ переводь, четь обычный. Подлинникъ предлагаетъ изображать Спасителя съ аностолами среди горъ-сцену столь же мало понятную въ этомъ маста. 19) «стана еси давамъ»: Дава. по сторонамъ ея коноши и дъвы, сзади подобіе столба или башни. Подлинникъ и фреска избирають Папагію съ образомъ Младенца на груди, стоящую среди дъвъ. Послъднее изображение иконы также отличается отъ подлининка и авонской фрески; на пъсню: «прніє всякое побрждается» представлена Дева, пріемлющая мольбы монаха и указывающая ему на Христа. виднаго въ баший. На фрески Христосъ среди јерарховъ сидящій на престоль: подленникъ требуетъ изображать Христа на облакахъ, окруженнымъ ahrejamh.

Въ русскомъ подлинникъ XVII въка, какъ онъ представляется напр. листками Филимоновскаго собранія (ныні въ Имп. Общ. Люб. Др. Письм. въ С.-Пб.), тотъ же акаенстъ Богородицѣ иллюстрированъ опять въ древнемъ твић, какъ мы знаемъ его именно черезъ нашу икону, а афонскія фрески Ватопеда и друг. обителей уже значительно отдаляются отъ этого оригинала, такъ какъ составляють цёлыя картины, весьма сложныя, многоличныя в преувеличенныя по смыслу. Въ самомъ деле, всякій символизмъ требуеть естественно краткости, схематического рисунка, и если напр. Богоматерь, въ лоне которой представленъ образъ Младенца, составляетъ священный образъ «Великой Папагін», «Знаменія», «Воплощенія», то не сивдуеть помъщать этоть образь въ вемную среду дъвицъ разныхъ классовъ и состояній, коронованныхъ женъ и пр., какъ то дъласть Асонская фреска Ватопеда на тему: «стёна еси девамъ». Съ этой точки эренія все превмущество на сторонъ вконы в русскаго подленника, и всъ недостатки на сторонъ Ерминіи, и асонскихъ фресокъ. Русскій подлинникъ ограничился въ данномъ случав двумя, тремя фигурами, заветными композиціями миніатюръ, а въ украшеніяхъ богатою архитектурою, «полатнымъ» письмомъ. «Ангель предстатель», «Видящи святия» — происходять среди сложной архитектуры, съ висячими мостами, арками и пр. Во 2-й сценъ Вседержитель посылаеть Духа въ лучахъ на Дѣву. «Сила Вышняго» представляеть ангела, уже подымающагося надъ землею на облакахъ. Въ фигурахъ Дъвы и Іосифа въ сцень: «бурю внутрь имья» русскій подлинникъ гораздо выше, благородийе, сравнительно съ греческимъ оригиналомъ, который представдяеть движеція Іосифа вульгарными. И вообще «благообразный» Іосифъ сталь такимъ окончательно только въ русской иконописи. 6-10 подобны греческимъ. «Новую показа тварь» — уже въ отличіе отъ вконы и Синодальной рукописи, русскій подлинникъ приближается къ греч. Ерминіи и фрескамъ, но трактуетъ тему по своему: Христосъ, ведя за собою всъхъ Апостоловъ, указываетъ имъ на книгу (Евангелія?), лежащую на раскрытомъ налов. «Странное Рождество» вновь своеобразно: въ облакахъ вверху погрудь видна Богоматерь, подъявшая руки, и передъ нею стоить, съ головою на ея груди, юный Эммануилъ посреди горы, держа раскрытое Евангеліе; внизу две группы большихь фигуръ святыхъ и отщельниковъ, созерцающихъ виденіе. «Весь об въ нижнихъ» — Богъ Саваооъ въ облакахъ и два летящихъ ангела, внизу Спасъ на престолъ (съ круглою спинкою, какъ въ рукописи Акаеиста) и предстоящее: І. Предтеча и Богоматерь. «Всякое естество»—Эмианундъ на престолъ изъ Херувимовъ и Серафимовъ, въ кругу изъ ангеловъ. Ноги отрока добызають внизу две коленопреклоненныхъ фигуры. «Ветія многовещанныя» — кром'є царя Давида и І. Златоуста но сторонамъ трона съ Богоматерью и Младенцемъ, внизу еще трое витій со свитками на скамьяхъ и земль, пораженные. «Спасти хотя міръ» — русскій подлинникъ представляеть бичеваніе Спасителя. «Стіва еси дъвамъ» — Богоматерь на подножін, держа обоими руками покрывало, внизу Дівы. Лучшее изображеніе этой темы. «Пініе всяко побіждается» — какъ въ Синодальной рукописи, такъ и въ русскомъ подлинникъ изображенъ Христосъ подъ сънью, впереди зданій, стоящій съ Евангеліемъ на подножів, по сторонамъ Его святители и вноки, «Свётопріемную свѣщу».

Ствиныя мозанки Аоона представляють сравнительно малый интересъ, чъмъ наглядно, въ то же время, доказывается то общее положение, что стыныя росписи въ абонскихъ церквахъ стали появляться тогда, когда самая мозаическая живопись вышла изъ употребленія, т. е. послі паденія Византіи. Извъстно, что всъ стънныя мозанки на Асонъ сосредоточены въ Ватопедскомъ соборъ, и что тамъ это исключительное обстоятельство приписано мъстнымъ преданіемъ (быть можеть, новъйшимъ) имп. Андронику Палеологу, который будто бы въ 1312 году реставрироваль раззоренный Ватопедъ, а между 1328 и 1332 годами самъ жилъ въ какой то авонской обители, подразумъвается-въ ватопедской. Надпись, о томъ торжественно гласящая, сама относится къ 1819 году. Затемъ, если иные описатели Авона представдяють себь, что некогда весь соборь Ватопеда покрыть быль мозанками, то это, явно, грубъйшее заблуждение и, по всёмъ видимостямъ, мозанкъ и въ древности было не болбе, чемъ теперь, т. е.: Деисусз надъ входомъ въ церковь, Благовъщение по объ сторопы входа, Благовъщение на столбахъ, стоящихъ по объ стороны алгарной арки, надъ капителями колоннъ и изображение



се. Николая Чудотворца вълюнетъ надъвходною дверью внъшняго наренка въ придълъ Николая въ Ватопедъ.



47. Мозанка надъ входомъ въ соборъ Ватопеда.

Мозавческій Денсусъ (рис. 47) отличается всёми недостатками позднійшихъ византійскихъ мозаикъ: господство орнаментальной стороны надъ прочими сторонами въ рисункі, грубые кубики, нечистые цвіта, вмісто изящ-

ныхъ драпировокъ мельчайшіе штрихи съ прослойкою безпритнымъ шиферомъ, черные контуры, тяжелые и нехарактерные типы. Какъ ни трудва была попытка фотографированія мозанки, погруженной во тьму, на рисункі 47 можно видёть всё эти свойства и рядомъ особые недостатки самой темы, требовавшей ограничить изображение тремя фигурами и наполнить ими внутренность большой ниши, такъ что получились большія пустоты по сторонамъ. Спаситель, на слишкомъ высокомъ и слишкомъ монументальномъ престоль, съ Евангеліемъ, на кольнахъ раскрытымъ, благословляетъ передъ своею грудью: типъ происходить отъ древний мозаикъ, но слинкомъ грубо и разко передлеть заватныя черты, какь льняной цвать волось, съуженный оваль лица, большіе глаза, мощное сложеніе. Еще болье вульгарны драгоцвиныя черты тиновъ Предтечи и Матери, умоляющихъ Спасителя о милости къ грешникамъ. Самая постановка молящихъ рукъ такъ однообразна в деревянна, лики такъ искажены грубою ремесленною передачею, что въ представленномъ простомъ мужт никакъ нельзя было бы угадать тонкій типъ высокаго аскета. Какъ могло это случиться, и чёмъ можно объяснить подобныя отступленія отъ византійскихъ оригиналовъ? Или предположить, что мозанки, обязанныя самымъ своимъ появленіемъ на Асон'в Сербскому кралю Стефану, были исполнены славянскими мастерами, а они не имъли хорошихъ картоновъ, или это ремесло настолько уже упало, что перешло въ руки штукатуровъ, или, что всего въроятите, и здёсь авоиское монашество оказалось совершенно беззаботнымъ насчетъ искусства?

Всв подобные вопросы становятся понятны, когда окажется, что изображенное въ соборъ два раза Благовъщение (рис. 48 и 49) отличается сравнительно большими достоинствами, и одно изъ нихъ, не прикрытое варварски иконами, даже было прекрасно срисовано и воспроизведено на страницахъ журнала, восхвалявшаго иконографические оригиналы византійскаго искусства для примъра западному искусству (мозанки на тріумфальной аркъ, нзд. Дидрономъ). Правда, и здёсь легко подмётить черты упадка и грубости, отличающія XIII и XIV віка. Лицо и фигура архангела лишены обычной легкости, массивны и неуклюжи, онъ излишне мясисты и грузны; по незнанію рисунка, складки схематически прямы и продольны, тени черны, света резки и бълглыны. И все-таки разница между объими мозанками бросается въ глаза, такъ какъ всѣ эти недостатки въ мозаикахъ наренка усилены еще небрежностью исполненія, которой вовсе не замічается въ мозанкахъ тріумфальной арки. Правда, это впечатлъніе небрежности усиливается еще тымь, что мозанки наронка, помъщенныя въ мъстахъ, наиболъе доступныхъ разрушенію, и потому наименье сохранившіяся, облупленныя и утратившія ивстами даже рисунокъ, кажутся поэтому грубве. Однако, и туть и тамъ видимъ непонятныя складки, короткіе овалы, даже короткія пропорціи, скрые цвъта одеждъ, отъ излишняго обилія шифера, одноцвътныя синія одежды Маріи, виъсто прежнихъ лиловыхъ и полутоновъ болье зеленасо цвъта.



48. Мозанка въ наренкъ Ватопеда.

Разница видна даже въ неграмотной надписи (рис. 48) противъ правильной у мозанкъ тріумфальной арки.

Въ этихъ поздивилихъ мозанкахъ (ср. ниже мозанческую икону Божіей Матери въ Хиландаръ) кубики предпочтительно напиливають изъ шифера разныхъ цвътовъ: съраго, желтаго, темнокоричневаго, темносъраго; цвъта синіе и зеленые дълають изъ смальты. Здъсь нъть лъпки и самая моделлировка оваловъ, округлостей и рельефовъ щеки, рукъ и пр. замъняется проложеніемъ контуровъ, въ членахъ тъла изъ красной смальты, въ чертахъ лица изъ коричневаго шифера, безъ всякихъ переходовъ и смягченій. Далье у Спасителя въ Денсусъ золотистый хитонъ и поверхъ его синій гиматій, грубо пройденный золотыми чертами. Іоаннъ Предтеча имъеть уже рыжеватые волосы, облаченъ въ зеленую тунику и желтокоричневую мантію, — все это детали, отличающія византійскую живопись ноздивинаго періода.

Не болье достоинствъ и въ мозаическом изображени свят. Николая Чудотворца въ ништ люнета надъ входною дверью изъ витшияго нарежка Ватопеда въ внутренній, разві, сравнительно съ предыдущими, со стороны редкости самой темы. Исторія византійскаго искусства не знасть, ранбе этого примъра, подобныхъ изображеній надъ входомъ, и для этого надо было бы обратиться къ западному искусству, отъ котораго, быть можетъ, произошель и этоть случай, что далеко не составляеть исключенія въ авонскихъ древностяхъ. Правда, однакоже, и то, что мы доселе знаемъ византійскую иконографію или въ жалкихъ отрывкахъ отъ монументальныхъ ея произведеній, или въ такой монотонной области, каковы миніатюры лицевыхъ рукописей, далеко не отвічающія тому разнообразному міру, какимъ эта иконографія являлась въ эпоху существованія самой Византіи. И эта мозанка обрамлена каймою изъ кружковъ и пальметъ, но также, подобно Денсусу, представляеть очевидное несоответствее сюжета месту: и здесь, по сбъ стороны полугрудной фигуры святителя, остается пустое мъсто, которое заполнено было чёмъ то столь неяснымъ, что при теперешней закопченности и при вставленномъ стеклъ нътъ никакой возможности разобрать мозанку, къ тому же находящуюся въ полутьмѣ. Къ сожальнію, отъ того пострадало и фот. воспроизведение мозанки, заслуживающее по типу полнаго нашего вниманія. Здёсь ликъ святителя отличается рёдкимъ благодушіемъ, вполнё между темъ отвечающимъ историческому характеру святого: губы почти сложились въ улыбку, короткіе седые выощіеся волосы видны только на вискахъ, легкая округлая борода, маленькіе глаза, и при этой кротости величавая поза, монументальная широта фигуры, напоминающая древнія мозанческія изображенія Спасителя.

Въ монастырѣ Ставроникитскомъ, въ соборѣ, и какъ было уже при Барскомъ, на правомъ столбѣ, передъ клиросомъ, въ деревянномъ позолоченномъ кіотѣ, освѣщаемый постоянно горящими передъ нимъ лампадами,

находится почитаемый за чудотворный образа святителя Николая, исполненный мозаикою и кром'в лика весь закрытый серебряными разами (табл.



49. Мозанка въ наренкъ Ватопеда.

XIV). По м'єстному преданію, образъ этотъ н'єкогда мконоборцами брошенъ быль въ море, и авонскими рыбаками, уже при патріарх і Іереміи І мозаика была будто бы выловлена изъ моря, тогда же освобождена отъ раковины,

будто бы вросшей въ самую средяну лика, створки раковины извнутри по перданутру покрыты рёзными взображеніями господских в праздниковъ, и одна изъртихъ створокъ послана къмосковскому двору, а другая оставлена въ обители. Собственно, на основаніи этой легенды, Брокгаузъ считаеть возможнымъ отнести мозанку ко времени предполагаемой ся находки, ко времени основанія монастыря, т. е.къ 1542 году. Но, независимо отъ самыхъ представленій о византійскомъ стиль и времени афонскихъ древностей, этоть авторъ допустиль въ данномъ случав явную погрешность, утверждая, что (стр. 97) этоть мозанческій образь «отанчастся оть прочихь мозанкь употребденіемъ поразительно большихъ кубиковъ, которые необходимо должны обезображивать черты святаго, особенно будучи разсматриваемы въ такой близости, какая получается при помъщении на иконостасъ» (точнъе, въ иконостасномъ кіотъ). Издаваемый нами снимокъ самъ по себъ достаточно удостовъряеть, что не мозанческіе кубики грубы, а ошибка описателя, повидимому, съ чёмъ то другимъ смешавшаго это изображение, наоборотъ, отличающееся замечательною тонкостью и мелочностью кубиковъ, правда, уже слабой сравнительно техники, но вполнё древней живописи, т. е. той самой фактуры древнъйшихъ византійскихъ мозанкъ, ко торая беретъ еще свои пріемы отъживониси, еще «лешить» лицо и тело, а не условно его моделлируеть, въ чемъ можно легко убъдиться, сравнивъ мозаическую фактуру табл. XIV и XV. Правда, и здісь преобладаєть мелкій сірожелтоватый шиферь для передачи тыла, но шиферные кубики прослоены крохотными золотыми кубиками, что мы знаемътолько въ древней фактуръ. Нимбътакже выполненъ изъмедкихъ золотых в кубиковъ, которыми расцвечены также местами шея, волосы, одежды, но эти кубики, ясно, больше кубиковъ, употребленныхъ на исполненіе лика, что можно видеть на фототипіи и еще лучше на нашей фотографіи. Письмо сёро-красноватаго тона, съ глубокими твнями, зелеными полутвнями, обиліемъ краснаго въ одеждахъ. Но заслуживаеть вниманія и самый ликъ, привлекающій кроткимъ, тихоблагостнымъ выраженіемъ отлично выл'єпленнаго округлаго лица, высокаго открытаго чела, маленькой округлой бороды. Редкіе, едва на вискахъ сохранившіеся волосы не выются, какъ принято изображать нынв (по западнымъ образцамъ), а лежатъ гладкими прядями 1). Было весьма жаль, что нельзя было даже допытаться, исполнена ли остальная часть фигуры также мозанкою. Такимъ образомъ, мы считаемъ образъ Николая въ Ставрониките въ числе лучшихъ мозанкъ на дереве или, какъ было принято для большей ясности выражаться, изъ мозаическихъ «переносныхъ» (portatives) образовъ и относимъ его къ XI-му или, въ самомъ



<sup>1)</sup> См. этотъ типъ Свят. Никодая въ мозаикѣ Кіево-Софійскаго собора, въ мад. Русскаю Арж. Общ., также у Шлюмбергера въ млл. къ соч. L'Epopée byzantine, 1896. стр. 57.

позднемъ срокъ—ХІІ въку и пикакъ не можемъ принять хронологіи Брокгауза, такъ какъ даже мозанческую Богоматерь на табл. XV считаемъ относящеюся къ 14 стольтію.

Въ видъ простой догадки, полагаемъ, что монастыръ Ставроникиты освященъ былъ во ими Николая Чудотворца именно по этой иконъ, и тогда еще прославившейся чудотвореніемъ, и что эта икона была извъстна гораздо ранье, чьмъ попала на Аеонъ. Нашъ цареградскій паломникъ Антоній въ концъ своего «паломника», описывая то, что онъ видъль въ окрестностяхъ Цареграда, разсказываетъ: «А внъ Златыхъ вратъ святыі Никола пробилобъ: и прокована (покована) вся икона сребромъ и позлачена. А когда царь придетъ, и тогда открываютъ сребро, и цълуетъ царь во главу, отнюду же кровь шла, и паки покрываютъ сребромъ». Не та ли самая чтимая въ Цареградъ икона находится въ Ставроникитъ, но уже попавшая послъ византійскаго погрома и лишившаяся своего древняго серебрянаго покрова, а обдъланная въ ризу въ позднъйшее время и снабженная инымъ легендарнымъ этикетомъ.

Не настанвая на этомъ предположенін, мы можемъ представить другія и болье выскія доказательства нашего взгляда на хронологію памятника. Издаваемая нами здёсь другая мозаическая икона св. Николая Чудотоорца съ фотографическаго снимка 1) (рис. 50), любезно присланнаго намъ г. аббатомъ Руденомъ, ученымъ бенедиктинцемъ, доставляетъ намъ это требуемое для другихъ, менъе освъдомленныхъ въ стиляхъ и пошибахъ византійскаго искусства, доказательство. Мы просимъ только при этомъ имъть въ виду все то, что нами будеть издано здёсь по вопросу о филиграни, равно какъ и то, что было ранбе нами же издано и сказано по этому пункту въ сочиненін о «русских» кладах» великокняжескаго періода». Новая, впервые ставшая взвёстною, вкона Николая принадлежить епископальному музею въ испанскомъ городив Викв, близъ Барселоны и имветь всего 19 сант. выш. на 15 шир., а самая мозанка всего 10 сант. выш. Тождественность нашихъ обоихъ изображеній такова, что позволяла бы даже говорить о томъ, что маленькая икона копія съ большой, еслибы мы могли вид'єть на абонской мозанке что либо кроме головы. Но неть по крайней мере повода думать, что мастера, покрывавшіе ее ризою, намфренно измѣнили благословеніе святаго и форму Евангскія: и то и другое на объихъ иконахъ сходно, если не тождественно. О фактурѣ испанской иконки вздатель сообщаетъ, что фонъ ея покрытъ серебряными кубиками, нимбъ золотой, фелонь красно коричневаго цвета, и «все складки расцвечены золотыми чертами». Изда-



<sup>1)</sup> Издана аб. Руденовъ въ Monuments et mémoires publ. par l'Acad. d. Sc. 1900. VII, I, Tableau bysantin inédit, pl. XI.

тель въ определени времени образа ограничивается аналогіею другихъ «переносныхъ» мозанческихъ иконъ, которыя были отнесены по разнымъ



50. Мозаическая икона Свят. Николая въ г. Вишъ, въ Испаніи.

причинамъ къ XI или къ XII вѣку: основаніе и вообще шаткое, а въ византійскихъ древностяхъ особенно. Но въ данномъ случаѣ свидѣтельствомъ

служить окладъ образка, какъ видно при сравненіи съ образомъ Іоанна Богослова въ Ватопедѣ (изображеннымъ на табл. XXXIV), представляющимъ ту-же скань, какъ на испанской иконѣ, о чемъ, впрочемъ, мы будемъ говорить подробно въ своемъ мѣстѣ.

Великольная икона Распятія въ Ватопедскомъ соборь, помыщенная испоконъ въку въ алтаръ, въ шкапу, и переданная нами въ снижъ на табл. XI (фот. 77 и 78 увелич.), принадлежить къ числу немногихъ и драгодънныхъ ръдкостей, сохранившихся на Аоонъ. Вся иконка имъетъ въ выш. 33 сант. и въ шир. 30 сант., при ширинъ рамки или оклада въ размере 7 сант., стало быть, это одна изъ немногихъ моленныхъ иконъ древности. Прискорбно, что икона не сохранила своего древняго оклада, такъ какъ теперешній относится къ XIII или даже къ XIV въку, а сама икона была исполнена въ XI или самое крайнее — въ XII веке. Что окладъ не принадлежить къ первоначальной обделке, которую мы должны себе поэтому представить въ роде иконы Іоанна Богослова (см. ниже), доказательство передъ нашими глазами, если мы внимательно разсмотримъ окладъ. На левомъ его углу вверху и на правомъ внизу видимъ дважды сцену Благовъщенія, что не можеть быть объяснено иначе, какъ тымъ, что верхнее изображение взято изъ другого басменнаго оклада, принадлежащаго къ IX ни самое позднее — Х стольтію, тогда какъ другое, нижнее, относится къ нивющемуся нынв окладу XIII въка, что видно и въ стиль; прибавили же одинъ листокъ для полнаго счета 12 господскихъ праздниковъ. Далбе, по нижней части оклада виденъ обрёзъ, который показываетъ, что въ первоначальномъ видъ басменная обложка была больше и съ большой иконы перешла на меньшую, почему и срезана. Стиль басменнаго оклада очень грубый, отличается неправильными фигурами, въ которыхъ нёть и слёда настоящаго византійскаго рисунка. Орнаментальные фоны въ промежуткахъ между отдёльными тяблами исполнены въ позднемъ арабовизантійскомъ вкусъ, утвердившемся въ народномъ производствъ Балканскаго полуострова: рисунокъ состоитъ изъ ромбовъ, наполненныхъ арабесками. Порядокъ сюжетовъ перебить: сверху имфется Рождество, Срфтеніе, Крещеніе (съ крестомъ, утвержденнымъ въ водъ), слъва два сюжета: Успеніе и Пятидесятница, справа: Преображение и Входъ въ Герусалимъ, по низу: Благовъщение (витьсто Распятія), Сошествіе во адъ, Мироносицы у гроба, Вознесеніе.

Мозаическая икона Распятія им'єєть внутри оклада 19 на 16 сант., исполнена на особой тонкой дощечк'ь, которая вставлена внутрь теперешней доски и, очевидно, происходить съ моленной иконы, м'єкогда драгоц'єнной, но доставшейся Ватопеду уже посл'є разоренія ся прежняго вида. Мозаика исполнена гораздо бол'єє мелкими кубиками, ч'ємъ даже образокъ св. Анны и Спасителя и по своему художественному выполненію, скажемъ фигу-

рально, по манеръ декоративной и по живописи, напр. по льпкъ тъла, превосходить все, что иы видели доселе въ этомъ причудливо-утонченномъ родъ. Къ сожальнію, большая часть серебряныхъ кубиковъ, которыми были выдожены всё оживки или блики, отъ времени разложились, и потому въ контураль драпировокъ недостаетъ большинства складокъ, и черезъ это фигуры нынъ представляются разрушенными, особенно на снимкъ. Но разсматривая самый оригиналь, видишь, сь какимь техническимь искусствомы, навъстнымъ только въ подобиыхъ мелкихъ образкахъ, выполнилъ мастеръ требованія художественнаго оригинала. Такъ напр. для передачи плата, препоясывающаго тело Распятаго, мастеръ употребиль кубики белой, серой, голубой и изумрудной эмали и потому не просто набираль свыта и тыневыя мёста полотна, но, такъ сказать, вылёпиль весь плать въ полутонахъ. Столь же совершенно выполнено тело Распятаго, также въ полутонахъ, съ характеромъ подернутаго смертельною бледностью и истощеннаго тела: рисунокъ столь анатомически правиленъ и поза такъ натуральна для образа, что вновь намъ напоминаеть о томъ, какъ мало византійскіе мастера боялись въ своихъ иконахъ натурализма. Должно прибавить, что видные около бока, рукъ и ногъ потоки крови намазаны краскою и врядъ ли даже быле выполнены въ мозанкъ, такъ какъ въ древнъйшихъ изображеніяхъ Распятія отсутствують, какъ деталь натурализма грубаго и излишняго для религіознаго настроенія. Напротивъ, даже земля разділана съ тщаніемъ изъ мельчайшихъ камушковъ всякихъ цвътовъ: сърыхъ, желтыхъ, зеленыхъ и пр., а между ними вкраплены темносинія пятна, образующія траву. Місто подъ крестонъ или Голгова сдълана изъ краснокоричневыхъ кубиковъ, крестъ изъ желтыхъ и красныхъ, одежды изъ темносинихъ и голубыхъ или темнокрасныхъ и лиловыхъ, попеременио. Левая сторона фигуры Богоматери разрушена и заполнена воскомъ и по воску накрашены краспые башмаки.

Распятіе представлено на фонт городской стты, видной въ отдаленіи и потому низкой, разділанной пальметками и архитектурнымъ расчлененіемъ. Почему къ этому фону примкнута декоративная кайма картины, орнаментированная ромбами, мы не можемъ сказать, и врядъ ли можно считать это удачнымъ. Средняя полоса стты красноватая и втроятно представляетъ кирпичную кладку, по которой выложены крины изъ разно обожженнаго и потому разноцветнаго кирпича — орнаментація, доселт употребляемая въ Греціи. Воздухъ представляєть вечернюю зарю, небо все покрыто серебряными кубиками. Волосы Христа льнянаго цвета на головт, тогда какъ на неразделенной еще бородт темнокаштановаго цвета.

При обычной трактовке самаго сюжета, здёсь иного выраженія въ лицахъ предстоящихъ и въ головахъ скорбныхъ ангеловъ. По счастію, мы имфемъ въ предблахъ Россіи столь же совершенный византійскій образъ Распятія, не повже XII віка исполненный и, что самое главное, чрезвычайно сходный съ мозанческимъ образомъ, такъ что эти два предмета другъ друга поясняють. Эта вторая икона живописная, столь же малаго размера, а вменно около 22 сант. выш. в 16 въ шир. и принадлежитъ Русскому Музею Александра III, въ отдъле вконъ подъ № 3, и составляетъ доселе малоизвъстную и неизданную ръдкость византійскаго отдъла, не богатаго всюду. Никакое описаніе и никакіе снимки не передадуть оригинальной красоты и характерности этого образа, какимъ то сленымъ случаемъ сохраненнаго для насъ, какъ бы для того, чтобы когда либо мы могли бы помощью его отрёшеться оть нашехь закоренёлыхь предразсудковь во взглядахь на византійское искусство. Во-первыхъ, эта икона писана по світлобирювовому фону, и мы даже не можемъ догадаться, какая декоративная причина побудила мастера избрать этотъ фонъ: обдёлка ли въ золотую раму, или пріятность самаго полутона, но весь окладъ покрыть этемъ тономъ, какъ бы передавая цветь серебра, которымъ была бы окована икона. Въ сюжете, противъ мозанки, только есть одна прибавка жены сзади Богородицы; далье, здесь ясно выделано подножіе на кресте, котораго не видать на мозанке. Здъсь даже, на подобіе мозанческимъ иконамъ, кайма выложена такими же звіздочками, которыя представляють самую обычную форму украшеній въ мозанкъ. Мало того, первый видъ иконы съ ея золотыми густо наложенными оживками, видными на крыльяхъ ангеловъ и на рисункъ престола, также напоменаеть мозанку или эмаль. Приходится весьма пожальть, что вкона была когда то подправлена и подновлена, и что эти подновленія пока не удалены. Но это касается только средней картины Распятія, и вовсе не относится къ живописи оклада, сохранившейся всецёло и достаточно свёжо, за исключеніемъ низа, где самая доска иконы истлела и разрушилась. Окладъ расписанъ весь погрудными фигурами, расположенными по объ стороны престола Господня: двухъ ангеловъ, Маріи и Предтечи, 12 апострловъ, 9 святыхъ. Типы носять на себъ характеръ Х въка и дають то характериое византійское искусство, которое мы лишь изрідка видимь въ пяти, шести сохранившихся тамъ и сямъ медкихъ предметахъ, почему дибо избёгшихъ разрушенія: таковы напр. ранбе нами указанныя миніатюры нікоторыхъ рукописей, двухъ, трехъ, одного креста, виденнаго нами въ Мартвили. Но достоинство нашей иконы состоить еще въ томъ, что ея художественныя стороны отвічають той свободной, чуждой мертваго шаблона и церемонной безхарактерности, струй византійской живописи, которая держалась въ теченін всего Х віка и такъ пышно расцвіла въ лучшихъ и тонкихъ мастерствахъ Византіи. Здісь античная живопись какъ бы воскресла на время, едва потребное для воспроизведенія образовъ христіанской иконографіи, и быстро затыть потухла, какъ будто не находя для своего горьнія матеріала. Къ истинному горю настоящихъ любителей этого вторичнаго греческаго искусства, произведеній его сохранилось очень мало, и то исключительно въ видъ мелкихъ вещипъ, которыя зачастую даже нельзя издать достойнымъ образомъ, такъ какъ для этого потребовалось бы увеличивать изображенія и ділать ихъ грубіве. Но созерцаніе оригиналовь можеть убівдить всякаго въ той истине, что въ средине Х века существовала въ Константинополь художественная школа, произведшая рядь замычательныхъ работь по разработкъ типовъ и сюжетовь въ реалистическомъ роль, для котораго ей пришлось возобновить традиціи античнаго искусства. Общій характеръ всего письма често античный, какъ мы знаемъ его только въ миніатюрахъ IX века, и, что является главнымъ признакомъ, вдесь совершенно неть золотыхъ шраффировокъ, которыя сплошною сетью покрывають всё складки платья въ работахъ XI и XII вёковъ. Этому отвечають н самые типы. Особенно характерны апостолы: Петръ, съ его квадратной головою, простымъ и кроткимъ взглядомъ, Павелъ въ тиге грузнаго мужа (ср. типъ апостола въ древнъйшей рукописи Косны въ Ватик. библ.), съ большою головою, Матеея въ типе напоминающемъ Платона, Марка, чрезвычайно типичнаго по курчавой головь, съ простыми, даже въсколько вульгарными въ своей простоть чертами лица. На истинно православный взглядъ, эти простыя, даже простонародныя головы имеють гораздо более духовныхъ правъ въ христіанской иконографіи Востока, чемъ утонченныя, но слащавыя головы рафаэлевской Диспуты, съ которой поныпъ во всемъ міръ пишутся завётные образы непосредственных учениковъ Спасителя.

Столь же замъчательна въ художественно-техническомъ отношени находящаяся въ Есфигмен' (табл. XI) мозанческая икона Спасителя, всего въ выш. 22 и 15 сант. въ шир. съ греч. надписью  $\overline{\rm IC}$   $\overline{\rm XC}$ , исполненною серебрянными кубиками мозанки, въ красныхъ кружкахъ. Икона нѣкогда составляла, повидимому, часть триптиха и была среднимъ тябломъ Деисуса. Спаситель изображенъ здёсь стоящимъ, на золотомъ фоне, на мозаическомъ полу, внутри полукруга изъ красныхъ полосъ. Полукругъ долженъ представлять царскій «омфаліонъ» храма - кругъ передъ солеею, изъ порфира, царское мъсто посреди храма. Мозаическій поль набрань въ шахматномъ порядкъ наъ красныхъ и черныхъ крестовъ съ золотою сердцевиною. Нимбъ составденъ изъкрасныхъ, голубыхъ, синихъ и золотыхъ кубиковъ, представляющихъ подобія драгоцівнныхъ камней, какъ и на образкі Анны въ Ватопеді. Волосы Христа льнянаго цвъта (XII въка). Косой проборъ, идущій справа налево, имеется и въ мозанке (XV века) собора въ Монреале; волосы раздълены схематическими рядами, спадають на плечи и обрамляють узкій оваль лица легкою темнокаштановою бородою. Ликъ и шея выполнены мельчайшими неправильными кубиками. Свёта сдёланы каменными кубиками

изь желтаго інфера, на лбу, подъглазами, на губахъ, на подбородкъ. Темносный гиматій и малиновокрасный хитонь разділаны золотою шраффировкою, потерявшею свой блескъ, потому что мозанка была покрыта лакомъ: шраффировка мелкая, въ характерв XII въка. Христосъ благословляетъ сложениемъ трехъ перстовъ (не именословно). Евангелие въ окладв изъ серебраныхъ пластинскъ съ камиями, застежки его съ изумрудами. Винач мозаика разрушена. Ясно видно, что она выполнена на кипарисовой доскв. Слой воскомастики совершенно окаменыть, имбеть толщину не болбе дести бумаги. Окладъ, въ которомъ была оправлена чудная икона, съ четыръмя частицами мощей, сдълань уже въ конце XVII ст. и укращенъ грубыми рельефными изображеніями апостоловы и евангелистовы; при посл'яднихъ нивются ихъ эмблемы. Брокгаузъ (стр. 98) называетъ неправильно окладъ доскою для храненія мощей (Reliquien-Tafel) и напрасно спрашиваеть себя, не были ли и другія мозанческія иконки мощехранительницами. По всей въроятности, эта икона получила свой окладъ гдв либо въ мъстныхъ мастерскихъ Аоона, судя по дътской грубости рельефовъ, его укращающихъ.

Мозанческая икона Св. Анны (табл. XII) въ Ватопедъ, по всей въроятности, составляеть часть того же складня, котораго центральною фигурою быль образокъ Спасителя, хранящійся въ Эсфигменъ. Выш. 25, шир. 20 сант., на доскъ, на задней сторонъ которой находится монограмма: пись: «царицы и великой княгини Анастасіи». Серебряный, изъ тонкаго листоваго серебра, окладъ украшенъ восемью барельефными пластинками и въ промежуткать восемью декоративными квадратиками въ виде чеканенныхъ углубленныхъ фоновъ, орнаментированныхъ насёчкою въ арабскомъ вкусь, сь выпуклымъ щиткомъ въ срединь въ видь ажурной звъзды. По характеру рельефовъ и орнаментаціи окладъ тождественъ съ различными окладами венеціанской библіотеки XIII—XV віка. Щитки въ характеріз металическихъ изділій восточнаго стиля XIV—XV стол. Рельефы отличаются еще хорошимъ сочиненіемъ, но исполнены різко и грубо, особенно въ складкахъ, насъченныхъ совершенно безъ всякаго стиля, и съ полною свободою отъ византійской схемы. Складки на гиматін представляются вдавленными боровдами. На верху въ срединъ «гетимасія» (Η 6ΤΟΙΜΑΣΙΑ) въ типь XII въка, то есть съ Евангеліемъ, крестомъ, вънцомъ, копіемъ и губкою; тронъ тождествень съ памятниками XIII-XIV вековъ. Къ «уготованному престолу» обращены архантелы Гаврівль и Михаиль, по-грудь въ небъ. На боковыхъ сторонахъ, во весь рость, Богоотецъ Іоакимъ и св. Іоаннъ Өеомиисторъ, оба въ молитвенномъ предстоянии, одна рука положена на грудь, другая простерта; головы и фигуры обоихъ совершенно одинаковы. По незу апостолы: Оома, молодой и безбородый, св. Іаковъ, св. Филипъ,

помъщены въ силу ихъ родства и близости къ Вогоматери. Самое важное вначение имбеть находящаяся внутри мозаическая икона праматери Анны, держащей, стоя на лъвой рукъ, Богородицу, съ надписями: Н АГН ANNA MP OY. Икона имъетъ 15 сант. выш. и 9 ширины, заключена въ узкій бордюръ полъ-сант. шир., также мозанческій, тончайшей работы изъ мельчайшихъ кубиковъ. Мозанка отъ времени и копоти потеряда свой цвётъ. Мастика затвердела наподобіе дерева и большинство серебряных и волотыхъ и листиковъ, прикрывающихъ стеклянные кубики (зеленоватаго цвёта), уже слетали, иныя мъста обнажились отъ стекла. Поэтому части фоновъ кажутся желтокоричневаго цвета. Золотыми и серебряными кубиками выложены всь контуры одеждь; далье, употреблены кубики цвытовы краснокирпичнаго, желтоватаго, коричневаго и голубого, темносиняго, темнолиловаго и чернаго цвътовъ. Бордюръ состоитъ изъленты, переломанной и зигзагомъ, поле серебряное; поль въ видъ пестраго ковра, шитаго серебромъ. Анна стоить на подножім золотистаго цвета изъ желтыхъ кубиковъ. Мованка древиће оклада, который, хотя сдеданъ спеціально для нея, но прикрылъ часть подножія и часть бордюра; а самая мозаика представляеть работу художника въ типъ древетишихъ иконъ ІХ и Х стольтія монументальныхъ, алтарныхъ (моз. св. Марка изъ Софіи). Мозаика можетъ быть названа академической работой по опытности мастера: нимбъ выполненъ изъ чередующихся разноцвётныхъ кубиковъ, подобранныхъ какъ бы дучами; весьма искусно выполнена моделлировка, особенно въ блестящихъ тъняхъ и въ олевковых тенях тела. Анна въ малиновой фелони, Богоматерь въ фіолетовой, хитоны-темноголубые. Анна прижимаетъ правую руку къ груди; лицо ея напоминаетъ ликъ Богородицы.

Составъ иконы можеть быть объяснень след. обр.: извёстно, что византійскіе императоры рода Палеологовъ благодѣтельствовали Ватопедскому монастырю и дарили туда драгоцѣнную утварь. Возможно, что покровительствоваль и Іоаннъ Кантакузенъ (1341—1356), а жена Іоанна звалась Анна. Весьма возможно, что именно эта Анна и сдѣлала вкладъ иконою святой матери, приказавъ взять изъ церковнаго дворцоваго запаса драгоцѣнную мозаику и обдѣлать или оправить ее, что и было сдѣлано уже по силамъ и вкусу времени. Работа оклада совершенно отвѣчаетъ концу XIII и срединѣ XIV вѣка, когда, наобороть, рѣшительно не могли сдѣлать подобной мозаики.

Выставляемая въ Лавръ, на ряду съ святыми мощами, драгоцънная, издавна извъстная и заслуживающая своей извъстности, мозаическая икона (табл. XXXIV) Іоанна Богослова, по монастырскому преданію, вкладъ Іоанна Цимисхія, относится на дълъ къ XII въку. Икона имъетъ въ выщину 28 сант. и 23 сант. шир., при чемъ самый образъ имъетъ только 17 и 12 сант. Мелочная

техника мозанки достойна особаго вниманія: на тонкомъ слой воскомастики мельчайшими чешуйками мозанки цвётной и золотой выложена погрудная онгура апостола и вся покрыта золотыми чертами контуровъ, что называется, шраффирована золотомъ, вся оживлена золотою ассисткою, золотою линокопью». Ликъ и хитонъ изъ мозанки желто-коричеваго цвёта, но кубики выложены въ разныхъ направленіяхъ, по мускуламъ и складкамъ. Образъ восиронзводитъ византійскій оригиналъ, послужившій русскому лику апостола, творящаго из глубоной задумчивости, но въ русскомъ переводё прибавляется орель (или ангель) и правая рука апостола, вмёсто того, чтобы держать надъкнигою пишупій тростникъ, какъ въ греческомъ оригиналь, — приближена къ устамъ, и типъ Іоанна Богослова почти сближенъ съ Іоанномъ Златоустомъ. За этими исключеніями, всё черты оригинала сохранены русскимъ типомъ, идущимъ изъ XV вёка: и весь очеркъ головы, и сутуловатая спина, и грузное тёло, и черты лица повторены русскими иконами.

Асонская икона имбеть значение крупнаго исторического памятника и по своему древнему, вполнъ современному окладу: онъ украшенъ десятью эмалевыми круглыми золотыми пластинками съ погрудными изображеніями. Всв эмали одного времени и не случайнаго сбора, какъ то часто бываеть, но намереннаго подбора святыхъ Іоанновъ. Кроме средней пластинки съ «гетимасіею» или «уготованнымъ престоломъ», мы здёсь находимъ: родителей Іоанна: Захарію и Елисавету, І. Златоуста, І. Милостиваго, І. Постинка, І. Дамаскина, І. Кущника, І. Климака, І. Безсребренника. Очевидно, эта якона была царскій виладъ, и надо было бы угадать этого Іоанна среди многихъ Іоанновъ византійскаго дома XII—XIII вековъ. Важнее этого вопроса самые типы святыхъ, прекрасно исполненные эмалью. Такъ, Златоустъ сохранилъ свою маленькую голову съ большимъ лбомъ и ръдкими волосами, свой зоркій взглядь въ сторону. Іоаннь Милостивый имбеть большую благодушную голову, съ полною бородою. Портретный ликъ Дамаскина, въ пестромъ сирійскомъ тюрбавъ, съ острымъ взглядомъ. Молодой І. Кущникъ, черноволосый, съ истоиленнымъ лицомъ. Съдой І. Лъствичникъ съ тою же грузною греческою головою, какъ Іоаннъ Милостивый. Особенно характерна моложавая голова Постника съ непельно-сёдыми волосами. І. Безсребренникъ въ мантіи, накинутой съ праваго плеча, съ черными волосами и краснымъ тростинкомъ въ рукахъ, смотритъ въ сторону, хотя пом'вщенъ въ средин в пржней каймы. Все прочіе лики имеють взглядъ но направленію къ Іоанну Богослову, что подтверждаеть намеренность подбора и построенія иконы.

- Эмали по стилю и техникѣ относятся къ второй половинѣ XII вѣка. Пластинки подъ эмаль выбиты изъ блѣднаго лигатурнаго эолота. Цвѣта

Digitized by Google

эмалей блідны, даже красный и синій цвіть блеклаго тона, что указываеть на излишнее пережиганіе. Тіло блідно-оливковаго тона, иногда палеваго, но высокой красоты типа и жизненности. Словомъ, всі черты развитой вполи техники.

Наконецъ, весь окладъ покрытъ серебряною тонкою ленточною сканью. Замѣчательная по своей тонкости, скань изъ блѣднаго золота, въ видѣ ленточекъ, положенныхъ на ребро, и образующихъ сѣть кружковъ со виисанными въ нихъ крестообразными формами и разводами въ данномъ памятникѣ является опредѣляемымъ хронологически историческимъ фактомъ. Дѣйствительно, эта икона по мозанкѣ и по эмалямъ не можета быть по еремени поэднъе XII въка (въ крайнемъ случаѣ — первой половины XIII вѣка) и потому опредѣляетъ точно эпоху менточной скани. Между тѣмъ, значеніе этого указанія станетъ понятно, когда мы напомнимъ, что отъ него зависить опредѣленіе времени происхожденія Мономаховой шапки и ея принадлежности къ произведеніямъ византійскаго искусства, о чемъ, однако, мы будемъ говорить ниже и подробнѣе по поводу большихъ окладовъ (бывшихъ иѣстныхъ) иконъ Троицы и Богоматери въ Ватопедскомъ себорѣ.

Столь же замёчательнымъ мозанческимъ образомъ должна считаться маленькая икона св. Іоанна Златоуста (табл. XVI), принадлежавшая нёкогда Ватопеду, а затемъ поднесенная монастыремъ б. русскому послу въ Константинополь А. И. Нелидову, во владыни котораго она и понынь находится. Издана впервые Д. В. Айналовымъ, но заслуживаетъ быть воспроизведенною еще разъ, ради высокаго по духовной тонкости типа великаго јерарха греческой церкви. Мы уже имъли случай неоднократно указывать на характерность головы Іоанна Златоуста, переданную намъ византійскимъ искусствомъ, любившимъ портреты и реальность, коль скоро то и другое отвъчали его идеальнымъ задачамъ. Равно нами были указаны и образцы этого типа въ мозанкъ Палатинской каппелды и въ эмаляхъ XII въка. Повторимъ вкратив, ради ясности дела, основныя черты лика святаго: маленькая, нервно-подвижная голова на сухомъ, узкомъ, тщедущномъ, но напряженно живомъ корпусь; короткіе и редкіе волосы, выощієся немногами прядями, . на вискахъ и на задней части головы, темнорусаго цвета, съ легкою сединою, едва пробивающеюся; большой, «взлызлый» лобъ, но не широкій и могучій, какъ у Павла или І. Богослова, а узкій и сдавленный съ боковъ. усиливающій впечатльніе страстной энергів, лобъ, прорызанный морщинами; оригинальный рисунокъ бровей, треугольникомъ надъ острыми и несколько мрачно уставленными маленькими и умными глазами; крайне малая нижняя часть лица, тонкій и прямой нось, сухія и маленькія губы, узкій и едва замътный подбородокъ, опушающая худыя щеки и края подбородка темнорусая очень редкая бородка, таковы черты этого портрета. Черты эти

переданы вдёсь живо и сильно, но не лишены преувеличеныя въ размёрахъголовы и самих контуровь ница. Наконець, ликъ Златоуста въ иконе не должень содержать въ себь ви мрачноств, ни фанатизма: этому јеварху было чуждо то и другое, и если французскій живописецъ представиль I. Златоуста въ виде бледнаго, истощеннаго и дъщащаго злобою аскета. призывающаго съ высоты своей каседры промы небесные на разрисованную куртизанку на тронъ Византіи, стоящую въ уровень съ нимъ на хорахъ, то этотъ живописенъ вращајся въ сферѣ представјеній католическаго міра, столь далекаго отъ простоты и живненности древняго христіанства, что всё эти представленія кажутся безжизненною мертвою схемою рядомъ съ жизнью, полною соковъ и греческой красоты. І. Златоустъ не быль изсушеннымь чадомь латинскихь семинарій и і езуитскихь миссій, быль живымъ человъкомъ, хотя аскетомъ, зналь жизнь, любилъ народъ и былъ банзокъ ко всему живому, былъ живымъ представителемъ христіанской морали, не инквизиторомъ. И потому картина французскаго живописца производить отвратительное впечатывніе, тогда какъ ликъ І. Златоуста всегда вызываеть къ себъ предпочтительную симпатію даже среди его высокихъ сверстниковъ, великихъ отцовъ церкви.

Мозанческая икона І. Златоуста исполнена очень тонко, тѣмъ же способомъ лѣпки, что и предыдущія, но ризы крещатыя, руки, Евангеліе и прочія детали выполнены гораздо проще и грубѣе. Особо замѣчательно исполненіе выпуклаго нимба, очевидно, подражающаго эмалевымъ нимбамъ, со иножествомъ крестиковъ на бѣломъ или серебряномъ фонѣ.

Въ томъ же характеръ древней мозанки, художественнаго характера, исполнены и две большія мозанческія иконы Св. вм. Георгія и Димитрія въ Ксенофъ, очевидно, происходящія изъ одного разобраннаго иконостаса, или же изъдвухъ кіотовъ, устроенныхъ на двухъ столбахъ церкви, или посреди деркви, противъ клиросовъ, а нынъ сохраняющіяся въ видъ отдъльныхъ досокъ, где то въризнице или подобномъ недоступномъ помещении. Обе иконы имъють приблизительно одии размъры: 1,21 м. въ выш. и 1,25 м. — икона Димитрія, 0,51 и 0,60 м. въ ширину. На объихъ святые великомученики представлены стоящими въ полъоборота и обращенными къ Спасителю, сходящему съ небесъ и благословляющему ихъ моленіе. Иконы, къ сожаленію, покрыты слоемъ въковой грязи, сильно выщерблены, особенно въ золотыхъ фонахъ, но витьють все достоинства отличной мозанки XII—XIII столетій н накакъ не могутъ принадлежать XIV веку, когда подобная фактура и стиль были совершенно невозможны и даже неизвъстны въ Византіи. Надписи изъ темнозеленыхъ, почти черныхъ кубиковъ, расположены вертикально. Кубики, которыми выполнены лики, чрезвычайно медки, въ 1 кв. миллиметръ, тогда какъ фоны выложены кубиками въ 2,3 миллим., и здъсь видимъ ту же

лёнку мускуловъ лица, нёжную моделлировку щекъ, легкой бородки на лице вел.-муч. Димитрія, глазныхъ впадинъ. Только замётное усиленіе схематической правильности въ складкахъ указываетъ на близкое паденіе искусства. Спаситель облаченъ въ темносиній гиматій и пурпурный хитонъ; ликъ отличается античнымъ типомъ ІХ—Х стол., въ которомъ нётъ ни льняныхъ волосъ, ни раздвоенной брады и пр. Тотъ же античный характеръ наблюдается и въ головахъ обоихъ святыхъ: типическіе курчавые волосы Георгія въ видё тройнаго ряда схематическихъ завитковъ (ср. древнёйшую икону-Георгія изъ Аравіи въ Зографі), сходящіяся надъ переносьемъ брови, атти-



51. Верхъ мозамческой нконы великомуч. Димитрія въ Ксенофъ.

ческій оваль лица, кроткое и даже умиленное выраженіе. Георгій облачень въ пурпурную, малиноваю цепьта, хламиду, покрытую зв'єздами, кружками и кринами; на хламид'є золотой тавлій, съ аканеовыми разводами; застежная фибула изъ золота съ бирюзою, хитопъ лиловый съ золотыми поручами; на правомъ плеч'є пурпурное оплечье (основнаго коричневаго цв'єта древняго пурпура съ лиловымъ отливомъ), отороченное жемчужными нитями и вышитое разводами. Фонъ въ об'ємхъ мозаикахъ сплошной золотой, и золотые кубики им'єють св'єтлый цв'єть (не червоннаго золота, что зависить въ позднихъ византійскихъ мозаикахъ отъ того, что золотой листъ въ мозаиче-

ской массъ кладется на густо-красную или даже темнокрасную смальту, а не свътложелтую, свътлобутьлочнаго цвъта, какъ въ древией фактуръ).

Изображение Демитрія (рис. 51) еще характериве и выше но исполненю. хотя и менёе раздёлано украшеніями, такъ какъ патриціанскія одежды великомученика сравнительно просты. Голова святаго еще чисто античнаго типа. но въ ней, какъ и въ голове Георгія, обращаеть на себя вниманіе загнутый семитическій нось, указывающій, повидимому, на иноземное, не греческое, происхождение мозанки. Далье, здёсь волосы Спасителя уже льнянаго пвёта, что особенно резко выступаеть при сравнении съ темнокаштановыми волосами святого; брови Димитрія сходятся на переносиць. На лбу, подъ глазами, на носу, на щекахъ, на подбородке и на шее наложенъ сильно румянецъ при помощи рововатаго шифера или кубиковъ розовой смальты. Самое лицо проложено кубиками бълаго, желтоватаго и зеленоватаго шифера, въ контурахъ темнокоричневою смальтою. Затёмъ различныя градація тёней и блековъ изъ синей, голубой и темнолиловой смальты для гиматія, а для хитона разные оттенки краснаго и малиноваго цветовъ. Насколько объ нконы делались какъ дружки, видно изъ разнообразія цвётовъ одеждъ, также: башиаковъ: у Георгія красные, у Демитрія-голубаго сафыява и т. д.

Въ алтаръ соборнаго храма Хиландарской обители находится (видънный тамъ же преп. Порфиріемъ) мозанческій образъ (табл. XV) Божіей Матери. Какое было ранбе назначение этого образа, не можемъ угадать, темъ болбе что размітры его не достаточны для «містнаго» образа въ иконостасів. Онъ имъетъ въ вышину 64 сант. и въ ширину 45 сант. На толстой доскъ, сравнительно крупными кубиками (хотя не стённыхъ размеровъ) и по золотому ФОНУ ВЫНОЛОНА МОЗАИКА, ОТЛИЧНО СОХРАНИВШАЯСЯ ВЪ ЛИКАХЪ И ПОВРЕЖДЕННАЯтолько въ отдельныхъ местахъ, где жаръ свечей и трещина въ доске причинили повреждение сверху до низу. Образовавшаяся трещина заполнена грубо и небрежно. Золотые кубики отлично исполнены въ техническомъ отношенін: ихъ разміры въ одинь милиметрь въ ликахъ и два мил. въ фонахъ, и съ этой стороны работа напоминаетъ мозаическую икону св. Николая въ Ставро-Никить. Но цвътные кубики представляють иные тоны, чёмъ въ мозанкахъ византійскихъ: всё выбранные тоны отвечають миніатюрамъ сербо-славянскихъ рукописей и составляють иную гамму красокъ, чёмъ въ греческихъ мозанкахъ. На Богородице синяя фелонь съ золотыми. коймами и тремя зв'ездами, б'елый чепецъ. Ликъ выложенъ пиленымъ шиферомъ, имеющимъ светло-оливковый полутонъ. Тени проложены серыми, синими, коричневыми и даже красными тонами. Румянецъ на щекахъ--красными же шиферными кубиками. Получившіеся різкіе контуры отъ тіней въ глазахъ и ликахъ отвёчаютъ народному искусству славянскихъ странъ Балканскаго полуострова. Складки наложены внизу снеими, вверху

желтыми и красвыми рядами. Волосы сдёланы выпукло, вёроятно, на основе изъ воскомастики, и благодаря употребленнымъ слоямъ шифера, у Младенца представляють цветь льна. Одежда Младенца-красный хитонъ, а мантія темнольдовая, съ резкими прословками теней темнокоричневыми кубиками. Типъ Одигитріи сохранень во всёхъ подробностяхъ: во взгляде Матери передъ собою, въ свитив Младенца, въ его вменословномъ перстосложения, въ рукѣ Богородицы, положенной на грудь и проч. И стиль и техника указывають на XIII или XIV въкъ, скорбе на второй, судя по нъкоторой грубости рисунка. Тоже мивніе мы нашли у пр. Порфирія, котораго слова заслуживають быть воспроизведенными пелякомъ: «тепъ (Богоматери) сербскій, художественно-посредственный. Румянецъ на ланитахъ Приснодівы означенъ двумя малыми пятными, какъ и на подобныхъ иконахъ Ея въ Римъ и Флоренціи. Судя по этому признаку, я отношу эту икону къвъку тринадцатому, значеть, къ началу устройства Славяносербской лавры на Авонё». Дъйствительно, характерныя пятна румянца на щекахъ указывають на XIII стольтіе, особенно въ манерь западныхъ миніатюристовъ позднероманской эпохи, гдё онё долгое время составляли излюбленный пріемъ, но затемъ тоть же пріемъ перешель и въ народную иконопись восточныхъ береговъ Италіи, Далмаціи и Балканскаго полуострова и удержался тамъ еще на одно, два стольтія.

## IV.

Памятники инонописи на Авонъ. Образъ Вседержителя. Авонскія чудотворныя и особо чтимыя иноны Божівії Матери. Описаніе нѣкоторыхъ наиболѣв замѣчательныхъ инонъ въ Авонскихъ соборахъ и ризницахъ.

Извёстно, какъ мало затронута изслёдованіемъ исторія греко-византійской иконописи по дереву (говоря словами нашихъ иконописцевъ — на доскаст). Такое положеніе важнёйшаго предмета зависить прежде всего, конечно, отъ всеразрушительнаго времени, уничтожавшаго памятники иконописи такъ же легко, какъ древнія ткани и другія, подверженныя тлёнію и огню, издёлія человёческихъ рукъ, сколько отъ систематическаго истребленія во времена иконоборства, въ теченіи ста лёть, съ 726 по 842 годъ, постигавшаго эти памятники по ихъ особенной доступности для истребителей и по ихъ преимущественной роли въ иконопочитаніи: именю икона на деревё стала для иконопочитателей предметомъ священнымъ и освящаемымъ, а для иконоборцевъ эмблемою идольскаго служенія. Но еще бол'єе отсутствіе научной разработки византійской иконописи происходить отъ недосягаемыхъ трудностей, сопряженныхъ съ изследованіемъ ея памятни-

ковъ, которые еще предстовть открывать въ разницахъ восточныхъ церквей и покрытыхъ вековою пылью иконостасахъ, отыскивать среди хлама въ мовастырскихъ складахъ. Очевь понятно, что изслъдователи византійской иконографів предпочитають работать въ области опредёленной и открытой гинзу, по стъннымъ росписниъ церквей и по миніатюрамъ лицевыхъ рукописей, чёмъ пускаться на рискъ открытія новыхъ памятниковъ. Кстати. для удержанія тёхъ же давно занятыхъ позвиій служать в установившісся надавна предразсудки. Таковъ напр. взглядъ на стънныя росписи, какъ на искусство высокое (le grand art) по прежиуществу, монументальное по размърамъ и по характеру, какъ на исторические намятники важиващиго. первенствующаго значенія; взглядь этоть сь упорствомь проводится и поддерживается учеными, очевидно, повторяющеми академическую рутину и эстетическія положенія давнихъ временъ. При усвоеніи этого взгляда, немыслимо историческое изследование разнообразныхъ состояний стенной живописи въ разныя времена византійскаго искусства и определеніе ихъ различной и относительной роли въ ходъ этого искусства. Почему то, подчиняясь только поверхностному эстетическому обобщенію, съ самаго начала, наука средневековой археологів порешила, что стенвая живопись Византін должна представлять такое же явленіе, какъ фрески Рафаэля и Мивель Анджело и стенныя росписи Италіи XIV и XV столетій, какъ цветь нскусства извъстной эпохи, забывая при этомъ даже такое обстоятельство, что Византія не знала въ стінныхъ росписяхъ личной художественной діятельности. Мастера XVI въка, Панселинъ и Ософанъ Критянинъ принадлежать Грецін, но не Византін, и весьма возможно, что ихъ личное мастерство основано на знакоистве съ итальянскою живописью и ся личнымъ искусствомъ. Но если работы по стъннымъ и плафоннымъ росписямъ втальянскихъ живописцевъ XV--XVI стол. мы должны признавать «высокимъ искусствомъ» по преимуществу, то, напротивъ, большинство римскихъ мозанкъ VII—XII стол. приходится считать ремесленными работами по крайне посредственнымъ шаблонамъ, а иныя, позднъйшія изъ нихъ, уродливо-грубыми. Однако же, и византійскія мозанческія и фресковыя росписи храмовъ, хотя и превосходять, во всёхъ отношеніяхъ, свои западныя копін, не могуть считаться истинно художественными произведеніями, а въ лучшемъ случат только произведеніями высокой художественной промыш-JCHHOCTE.

Правда, затёмъ и все византійское искусство за цёлую тысячу лётъ не возвысилось, по сложнымъ и глубокимъ причинамъ, до личнаго творчества и живаго развитія, а держалось въ предёлахъ высокаго мастерства, но это мастерство развивало, послёдовательно разрабатывая, ту или иную среду художественной промышленности. Въ настоящее время полной исторіи

византійскаго искусства не существуєть, и мы можемъ только гадательно опреділять, какой видь художественной промышленности иміль преобладаніе въ вікъ Юстиніана, какой въ эпоху иконоборческую или при Константині Багрянородномъ, все это въ зависимости отъ брощенныхъ мимо-кодомъ замічаній літописцевъ Византій, очевидно, мало освідомленныхъ именно въ этой области. Літописецъ монахъ еще интересуется каллиграфією, лицевыми рукописями, но пропускаетъ эмали, которыя упоминаются у описателя дворцовыхъ церемоній, а личный секретарь императора и знатокъ политики и стратегіи занимаєтся предпочтительно дворцовыми построй-ками, церквами и крізпостями.

Свёдёнія письменных памятниковъ дають только увёренность въ существованіи въ Византіи нконописи на деревё. Иконы упоминаются: у историковъ, у агіографовъ и въ житіяхъ, въ запискахъ церемоніймейстеровъ, правда, по особенному случаю 1), но во многихъ случаяхъ упоминанія отсутствуетъ ясное указаніе на матеріаль изображенія, и самый вопросъ зачастую не интересуетъ историковъ, богослововъ, какъ не занималь и самикъ ревнителей иконопочитанія.

Конечно, мы знаемь черезь посредство иконоборческой полемики, что защитниковь иконопочитанія прозывали древопоклонниками — ξυλολάτραι, а это названіе ярко свидѣтельствуеть о распространеніи молебной иконы на деревѣ въ восточномъ христіанствѣ до VIII вѣка. Но гдѣ были эти иконы на деревѣ: только въ храмовыхъ иконостасахъ, въ качествѣ мѣстныхъ иконъ, или же молебная икона была принята въ это время и въ домашней обрядности, изъ этого свидѣтельства не видно.

Всего важнее для начальной византійской иконописи одно место въ Слове І. Златоуста «на Умовеніе ногъ», приводимое также иконозащитни-ками на 7-мъ Вселенскомъ соборе: «подобно тому, какъ царскіе портреты (харахтірес) и изображенія (торжественно) вносятся въ городъ, и встречають ихъ архонты и димы со славословіемъ, то не доску (при этомъ) чтутъ и не воскоплавкое письмо (την κηρόχυτον γραφην), но портретъ царя». Этотъ текстъ, даже въ томъ случав, если бы относился ко времени иконоборства и быль изобретенъ на случай, говорить очень многое, а именно, что иконопись на доскахъ возникла изъ портретной живописи, при чемъ заступила собою, въ извёстномъ смысле, особый родъ ея, именно царскіе или вообще оффиціальные портреты, изготовлявшіеся, между прочимъ, на деревянныхъ доскахъ, и по способу энкаустики или «воскоплавкой» живописи 2). Мы



<sup>1)</sup> Иконы приносились въ покои императора на праздникъ Рождества Христова по утру и подвъпивались на переносномъ иконостасъ для совершенія литіи: Codinus, De off., ed. Bonnae, 44, 3.

<sup>2)</sup> См. статью Image въ Dictionn. d. ant. gr. et rom. par Daremberg et Saglio.

считаемъ это обстоятельство въ исторіи восточной иконописи на деревъ (кратко говоря, вся иконопись западная до XIV в ка была только копировкою восточных образцовь, тогда какъ стенопись была въ известныя эпохи самостоятельною) темъ более значительнымъ, что новейшее открытие извъстныхъ портретовъ на погребальныхъ саванахъ въ древнемъ Египтъ и у христіанъ Коптовъ, указываеть отчасти и на источникь этой формы или, быть можеть, даже этого рода живописи. Характерный натурализмъ этого элленистического искусства достаточно можеть объяснить и первое направленіе иконописи въ греко-восточной церкви и даже, быть можеть, пояснить черты важнёйшихь памятниковь изъ числа первыхъ произведеній иконописв. Почему именно энкаустика была применена предпочтительно къ исполнению иконъ (быть можеть, только лучшихъ, въ тонкомъ родъ живописи, какъ въ XVIII въкъ миніатюристы были по преимуществу портретными живописцами), и когда вошла въ более общее употребление живопись al tempera или на яичномъ желткъ по левкасу, мы, конечно, не знаемъ въ настоящее время, но такъ какъ оба вида живописи существовали издревле и исполнялись на стенахъ и разныхъ матеріалахъ, то можно думать, были примънены и въ иконописи.

Но если первыя иконы и были, быть можеть, только условными портретными (преимущественно погрудными) изображеніями священныхъ личностей Новаго Завъта и историческихъ дъятелей первыхъ въковъ христіанства, то положеніе это разомъ изменилось вместе съ выступленіемъ христіанской перкви на первый планъ въ жизни южной Европы и новымъ ея значеніемъ въ государствъ. Конечно, и здъсь изображенія первыхъ Отцовъ Церкви были портретами, но взображенія Божіей Матери стали уже иконами въ началь V въка, и ихъ происхождение древняя благочестивая легенда отнесла къ Ев. Лукъ. Иконы, писанныя на доскахъ, стали рано украшеніемъ храмовъ, такъ какъ, сохраняя завёсы (катапетасмы, съ фигурными изображеніями, какъ видно изъ свидътельства, приписываемаго Св. Епифанію Кипрскому) для царскихъ дверей, обычай, очень ранній, закрыль досками иконостасные промежутки между столбами, украсивь ихъ изображеніемъ Спасителя, Божіей Матери, церковнаго «праздника» и т. под. темами «местныхъ» иконъ. Мы узнаемъ, что иконы Христа появились задолго до VII въка въ обиходъ, съ VIII въка распространились вконы Божіей Матери, и къ въку иконоборческаго движенія, повидимому, православный обычай иконописанія въ восточной церкви установился въ полной силь. Правда, обо всемъ этомъ мы узнаемъ только по соображеніямъ различныхъ свидътельствъ, а не по памятникамъ, но установить такого рода историческія ретроспективныя обозрѣнія, хотя бы въ общихъ чертахъ, необходимо для последующихъ частностей.

Такъ, мы, очевидно, не можемъ уже теперь поддерживать ранѣе выеказанное предположеніе, будто вконопись на доскахъ явилась въ иконоборческій вѣкъ домовою замѣною церковныхъ монументальныхъ росписей, ради возможности скрывать маленькія иконы отъ взгляда преслѣдователей. Напротивъ того, мы знаемъ исторически объ истребленіи иконъ на деревѣ, о ихъ перевозѣ черезъ море въ Италію, о бѣгствѣ туда монаховъ иноновисцевъ и т. д. Но, съ другой стороны, развитіе иконной живописи на доскахъ, какъ размноженіе лицевыхъ рукописей и приспособленіе эмали къ производству миніатюрныхъ тѣльниковъ, медальоновъ, украшенію фигурами драгоцѣнныхъ предметовъ утвари и многія характерныя черты византійской обрядности должны приписать народному движенію противъ иконоборства. Большинство чудотворныхъ иконъ, не сохранившихся до насъ, по еказаніямъ, были писаны на деревѣ, или же первоначальный способъ ихъ исполненія, напр. на полотиѣ, былъ современемъ забытъ, уступиль мѣсто тппу живописной иконы на деревѣ.

Драгоцінные матеріалы для возстановленія древнійшей исторіи иконописи доставиль тоть-же знаменитый путешественникь по востоку Порфирій Успенскій въ своей незначительной по числу, но исторически важнійшей, коллекціи иконь, привезенныхъ съ Синая 1).

Это собраніе, обратившее на себя особенное вниманіе на выставкі 1890 года Археологическаго Съйзда въ Москвй драгоціпными портретами, исполненными энкаустическою живописью и изданными профессоромъ Стрыговскимъ въ 1891 году 3), остается доныні неизданнымъ. Наміреваясь восполнить этоть непозволительный пробіль въ археологіи византійскаго искусства, котя отчасти при другомъ изданіи, предпринятомъ Академіей Наукъ въ исполненіе завіщанія покойнаго Порфирія 3), мы здісь, ради своей спеціальной задачи, остановимся только на 4—5 предметахъ собранія, составляющихъ, по нашему взгляду, драгоціннійшіе памятники древности. Одинъ изъ нихъ, изданный проф. Стрыговскимъ, представляеть чету—мужа и жену— повидимому святыхъ, другой—свв. Сергія и Вакха и оба отнесены къ VII ст. Вірный археологическій взглядъ проф. Стрыговскаго позволиль ему оцінть всю важность этихъ памятниковъ, представляющихъ сохраненіе античнаго способа энкаустики до посліднихъ времень существованія эллинистическаго господства въ Египтъ.

Но въ данномъ случат интересъ лежитъ гораздо глубже этого факта



<sup>1)</sup> Смотри брошюру: «Коллекціи древнихъ восточныхъ иконъ при Кіевской Духовной Академіи» проф. Н. И. Петрова. Изъ журнала «Труды Кіев. Дух. Ак.» за 1886 г.

<sup>2)</sup> Byzantinische Denkmäler. Wien. 1891. Zwei enkaustische Heiligenbilder vom Sinas.

<sup>3)</sup> Снимки съ древнихъ иконъ, собранныхъ епископомъ Порфиріемъ Успенскимъ во время его путешествій по христіанскому востоку. *Печатается*.

продолженія художественных традицій античнаго міра. Какъ и вся культурная исторія Египта, этоть отдёль древнёйших энкаустических иконь, привезенных Порфиріемъ съ Синая, но исполненных нёкогда въ одномъ изъ эллинистических городовъ Египта, представляеть намъ оригинальный историческій процессъ образованія иконописи изъ обыкновенных портретовъ. Такихъ энкаустическихъ иконъ въ синайскомъ собраній Порфирія оказалось четыре, и было бы особенно желательно увидать въ ближайшемъ будущемъ ихъ детальныя изданія и описанія 1). Обё портретныя иконы — супружеской четы и свв. Сергія и Вакха — по своимъ размёрамъ и техпическому исполненію уже не могутъ быть включены въ драгоцённую серію



52. Образъ свв. Сергія в Вакха въ Музев Кіев. Дух. Акад.

реальных эллинистических портретов Египта, извлеченных въ сотнё экземпляров взъ некрополей Фаюма. Портреты мужа и жены, видимо, натуралистичны, но слишком ремесленно-грубы. Образы Сергія и Вакха (рис. 52) исполнены несравненно выше съ технической стороны, но за то, взамёнь, очень условны: въ них исчезла прежняя жизненность, отсутствуеть экспрессія, прежняя лёпка тёла, и типы носять не характерный египетскій обликь, но шаблонный византійскій. Столь же условно испол-

<sup>1)</sup> Это изданіе им'веть въ виду сділать Казанскій проф. Д. В. Айналовъ.

нены мантів и патриціанскія нашивки, а реализмомъ выдёляются только разві золотыя гривны съ тремя драгоціяными камнями на шеб. Въ манері повдняго шаблона выполнены волосы и орнаментальными наколами покрыты золотыя нимбы.

Истиною драгоценностью этого собранія является (табл. XLVIII) небольшая икона Богоматери съ Младенцемъ (0,35 м. выш. и 0,21 шир.), которой древнейшій характеръ угаданъ еще проф. Петровымъ, отнесшимъ ее
«къ числу тёхъ черныхъ иконъ, которыя, по мнёнію преосвященнаго Перфирія, писаны въ VII вёкё». По нашему мнёнію, эта икона должна быть
древнёе всёхъ остальныхъ и относиться иъ VI в. и даже скоре его 1-ой,
чёмъ 2-ой половине. Въ исторической иконописи мы не знаемъ факта боле
замёчательнаго: эта икона есть неотразимый свидётель той силы народнаго
стремленія къ художественному воплощенію, которое уже въ вёкъ Константина и его преемниковъ, безъ вёдома клира и какого бы то ни было іерархическаго руководства, выработало рядъ типическихъ образовъ, во исполненіе внутренней задачи человёческаго совершенствованія путемъ сочетанія
средствъ искусства и содержанія религіи.

Не будь на рукахъ Богоматери Младенца и около головы ея нимба, это изображение было бы, несомивно, принято за одинъ изъ тыхъ древивишихъ женскихъ фаюмскихъ портретовъ, которые досель восхищають европейскую публику въ собраніяхъ Графа и различныхъ музеевъ. Это сходство доходить до странности въ томъ обстоятельстве, что верхніе углы четырехугольной доски, на которой нарисована икона, оказываются срёзанными, точные спиленными, точно такъ какъ во множествы энкаустическихъ портретовъ Фаюнскаго оазиса. Извёстно, что въ этихъ последнихъ такое обстоятельство обусловлено было простою необходимостью вдвинуть дощечку впутры раскрытой мумін, на томъ ея мъсть, гдъ приходится голова покойника и, сльдовательно, необходимостью обрезать углы, чтобы не изменить натуральной формы закругленія въ головной части мумін. Изв'єстный египтологь Георгъ Эберсъ, издавая на страницахъ своей брошюры 1) одну хорошо сохраненную мумію, прибавляеть, что самыя рамки портретовь ділались зодочеными и заканчивались вверху или оваломъ или копыто-образной формой. Извъстный портреть этрусскаго музея во Флоренціи сръзань на подобіе нашей иконы. Но то, что вполит понятно въ дощечкт, дополияющей мумію, является крайне странною традиціей въ иконъ. Она исполнена на тонкомъ дубкъ кипариса; съ праваго бока видна, приклеенная позднъе, полоска; дощечка покрыта слоемъ левкаса, замѣчательно крѣпкаго и очевидно тождественнаго съ современною композвціей, носящей названіе «массы изъ



<sup>1)</sup> Die hellenistischen Portraits aus dem Fajum, Leipzig, 1893, crp. 17.

слоновой кости». Фонъ изображения темно-синій, индиговаго оттынка, головы заключены въ волотой нембъ, орнаментированы наколами, но эти нимбы оказываются покрытыми тонкимъ слоемъ чернаго асфальта (который, быть можеть, и подаль первый поводь Порфирію изобрести свое странное названіе «черных» иконь» для этихь лучшихь образцовь энкаустики, вовсе не темныхъ и вполит доступныхъ фотографическому снимку). Богоматерь является въ этомъ изображени съ темъ матрональнымъ характеромъ мододой полной женщины, который мы знаемъ только въ дучшихъ фрескахъ римских катакомбъ: у нея больщіе выпуклые глаза, полныя щеки, отличающіяся білизною и румянцемъ, широкій подбородовъ съ румянымъ оттънкомъ; тъло выполнено бледно-лиловыми и голубоватыми рефлексами. И Богоматерь и Младенецъ одъты въ темно-пурпурныя одежды, но цвътъ фелони темиће прочихъ; надъ челомъ фелонь украшена изображеніемъ креста; хитонъ Младенца клавами. Фигура Божіей Матери, держащей Младенца на лъвой рукъ и придерживающей его правою, судя по взгляду обоихъ, напряженно устремленному направо, или взята изъ сцены поклоненія волхвовъ или сочинена по ея образцу. Рука Младенца протянута направо, и ладонь ея раскрыта въ знакъ привёта и приглашенія, тогда какъ рука Матери поддерживаеть живое движение Младенца. Вплоть до произведеній высокаго искусства Италіи въ XVI в., мы не можемъ указать анадогін этому живому образу Матери и Младенца и только въ античномъ искусствъ можемъ встрътить художественныя достоинства этой артистиче-СКОЙ ЖИВОПИСИ.

Несравненно грубе (табл. XLIX) другая энкаустическая икона, представляющая общій твиъ пророка и описанная у проф. Петрова подъ именемъ иконы Іоанна Предтечи (№ 2, стр. 9). Къ этой иконе вовсе не могутъ быть относимы слова преосвященнаго Порфирія о томъ, что въ его собраніи имъется абиссинская икона Іоанна Предтечи, держащаго хартію, на которой по гречески написаны слова: «покайтеся, приближися бо царствіе Божіе», и не потому одному, что надпись вовсе не относится къ этому изреченію, но потому что типъ относится вообще къ образу пророка и не наверное къ Іоанну Предтече. Затемъ икона, безъ всякаго сомненія, относится къ синайскому отделу порфиріевскаго собранія и исполнена на тонкой дощечке, какъ и икона Богоматери.

Она была окружена нѣкогда золоченой рамкой и исполнена по тому-же способу энкаустики. Но икона выполнена безъ левкаса и хотя смѣлая и ху-дожественная манера античнаго искусства еще сохранила здѣсь свои основныя черты, но въ ней нельвя не наблюдать уже появленія рутины и шаблона. Рутина видна въ складкахъ, проложенныхъ схематическими полосами, а дурной шаблонъ—въ изуродованныхъ пропорціяхъ, особенно замѣтныхъ

въ лѣвой ногѣ. Грубый типъ лица, длинные косматые волосы, падающіе на плечи, короткая всклокоченная борода вполиѣ отвѣчають обычному иконографическому типу пророка (напр. Иліи), но нѣсколько грубы для духовнаго существа Іоанна Предтечи. Пророкъ облаченъ въ темно-лиловые (пурпурные) хитонъ и гиматій, переброшенный черезъ лѣвую руку, но на правой рукѣ его, отъ плечя до локтя, виденъ кусокъ бараньяго мѣха, который представляетъ скорѣе пророческую милоть, чѣмъ одежду Іоанна Предтечи



53. Икона св. Пантелеймона, Музей Кіев. Дух. Ак.

«отъ власъ вельбуждь». Фонъ изображенія темно-синій, индиговый; въ небъ видны два медальона съ изображеніями Спасителя и Божіей Матери, обращенными къ пророку, въ видь бюстовъ античныхъ одицетвореній. Пророкъ обращается къ нимъ, поднимая правую руку со знаменіемъ благословенія, а въ лівой держа развернутую хартію, Продолговатая форма иконы, имъющей въ вышину 0,46 м. и въ ширину 0,25 м., указываеть на боковыя места иконостаса втораго яруса.

Для полноты представленія нашей мысли о возникновеніи иконописи изъ портретной живописи мы считаемъ нужнымъ упомянуть (рис. 53) икону той-же синайской коллекціи за № 3327, велико-

мученика Пантелеймона. Икона эта имѣетъ 0,41 м. вышины и 0,26 м. ширины, но эта икона исполнена на обычной доскѣ толщиною въ 2 сантиметра и носитъ характеръ домашнихъ моленныхъ иконъ. Ел окладъ имѣетъ рамку, орнаментированную живописью въ видѣ штучнаго набора, а на рамкѣ нарисованы шестъ декоративныхъ кружковъ, имитирующихъ тѣ накладныя шашки, которыя дѣлались на рамкахъ створокъ въ складняхъ, въ тѣхъ видахъ, чтобы складни не прилегали плотно и могли быть удобно раскрываемы. Фигура чрезвычайно близко напоминаетъ энкаустическую икону Сергія и Вакха, но не могла быть исполнена ранѣе ІХ или даже Хв., хотя и сохра-

няетъ античный характеръ въ голубоватыхъ рефлексахъ лица, въ тонкомъ рисункъ руки, въ мастерской раздълкъ каштановыхъ волосъ, большихъ округлыхъ глазахъ и лъпкъ лица. Позднъйшій характеръ живописи виденъ въ схематичности всей фигуры, въ условности бликовъ на складкахъ одеждъ и общей арханческой неповоротливости иконной фигуры. Древняя надпись сохранилась только въ четырехъ буквахъ и указываетъ на эпоху X в. Икона обезображена поновленіями, измѣнившими хирургическій приборъ въ свитокъ; мѣсгами икона замазана красной краской.

Вплоть до XI—XII стольтій, времени, оть котораго дошли до насъ первыя описи, мы ничего не знаемъ документальнаго объ иконахъ въ Византін: ни разивра и сюжетовъ, ни места и назначенія развыхъ типовъ в видовъ, ни украшеній, ни мъсть производства, ни художественнаго характера, ни обрядовыхъ частностей, съ иконами связанныхъ. Изъ этихъ описей, однако, мы узнаемъ, что въ X—XI въкахъ вся византійская иконопись уже сложилась целикомъ. Такъ, мы узнаемъ 1), что въ церквахъ было по многу иконъ, напр. до 90 числомъ въ церкви, въ одномъ алтаръ 10, въ вконостасъ (τέμπλον) помъщались вконы «Господскихъ Праздниковъ», на пгуменскомъ мъстъ (такъ надо понимать слова: «великій стасидій» μεγάλου στασιδίου). Темы иконъ разнообразны: и Спасъ, и разныя иконы Б. Матери («Деисусная»), тройныя иконы «Деисуса», и иконы святыхъ: Симеона Столиника, Мароа, Конона и пр. Украшение иконъ сложилось вполить: упоминаются вънчики и кресты (въ икопахъ Спаса), металлические, съ камиями, оклады (περιφέρεια) по краямъ съ эмалями, съ эмалевыми медальонами и пластинками, серебряные нарукавники (έπιμανίχια) и наконецъ подвъсныя «цаты» — называвшіяся у византійцевъ фенгіями, по нашему лунницами, и украшавшіяся рызьбою и чернью (φέγγεια άργυρα έγκαυστα). Наконецъ, въ это время были въ большомъ ходу подвъсныя пелены, прикрывавшія иконы съ боковъ и снизу — μανδήλια λινά ἄνωθεν των είχόνων H IID.

Авоискіе соборы и церкви представляють, повидимому, фазись иконописи, уже далеко отошедшій оть типа ея въ XI—XII вѣкѣ, по не потому одному, что въ нихъ, за немпогими исключеніями, не уцѣлѣло иконъ отъ этого времени, а, главнымъ образомъ, потому, что церкви эти выстроены уже въ характерѣ XIV—XV столѣтій, и ихъ иконпыя украшенія примѣнены къ этому поздиѣйшему типу. Мы паходимъ здѣсь иконостасы въ два яруса, въ нижнемъ ярусѣ—мѣстныя иконы большихъ размѣровъ, до 1½ ар. въ ширину, въ верхпемъ обычный подборъ «праздниковъ» въ рядъ (10 и

<sup>1)</sup> См. Опись имущества обители Ксилургу (Руссикъ) на Авонъ, въ Актахъ Русскаю на Св. Авонъ монастыря св. вел.-муч. Наптелеймона, Кіевъ, 1873, стр. 51—69.

12 вершковъ выш.) — иконъ, выставляемыхъ на «проскинитарныхъ» налояхъ, и верхнее ръзное украшеніе изъ колоссальнаго креста съ ръзными орнаментальными разводами. Затемъ, большія иконы устроены здёсь въ кіотахъ, приставленныхъ къ столбамъ, на игуменскомъ мъсть (икона Спаса или храмовая), на обратной сторон'в иконостаса, въ алгар'в и по сторонамъ клиросовъ. Иногда надъ входными дверьми въ алгарь, на съверной или южной сторонь, или же надъ входами изъ наронка помыцается тройное изображеніе «Деисуса». Далье точно такимъ же чиномъ украшаются внутренній и даже вибшній наронкъ, если онъ застекленъ, т. е. къ столбамъ пристраиваются кіоты съ большими иконами, по сторонамъ ихъ иконы большихъ разм'вровъ, многоличныя, въ рядъ по стене, подъ украшающими своды и верхніе ярусы фресками. Но этимъ не ограничивается асонское убранство церквей иконами: многое множество ихъ размъщено вдоль по стънамъ соборовъ, церквей, частію трапезъ, обыкновенно на уровнъ, доступномъ лицеэрънію мелкихъ изображеній, надъ стасидіями, но также и выше, по особымъ набитымъ на стъны полкамъ, въ главномъ нефъ, въ алтаръ, въ боковыхъ нефахъ и въ параклисахъ. Иконы эти насчитываются въ обителяхъ сотнями и тысячами. Но большинство ихъ грубо-ремесленнаго характера, сохраняются плохо, въ пыли и копоти вековъ, олифа на нихъ вскипъла отъ жару, зачастую иконы полуразрушены. И между тъмъ, именно между такими иконами приходилось встречать редкія, не переписанныя древнія иконы, въ драгоцінных різных окладахъ.

Въ этомъ отношении будущему изследователю авонской иконописи предстоитъ работа, чрезвычайно сложная по количеству матеріала, но весьма однообразная по характеру, ибо главная масса иконъ относится къ последнимъ въкамъ, и въ ней очень мало произведеній ранней эпохи, XIV--XV стольтій, не говоря уже объ ХІ—ХІІІ выкахъ. Очевидно, убогое современное положение авонской иконописи и греческой вообще совершенно не отвѣчаеть той необыкновенной, хотя ремесленной плодовитости XVI—XVII вѣковъ и даже XVIII вѣка, когда еще процвѣтала греческая иконопись южной и юго-восточной Италіи и мастерскія на самомъ Авонь 1). Правда, значительная часть авонскихъ иконъ, если не добрая половина, была исполнена въ Молдо-Валахіи, Сербіи, Болгаріи и Македоніи, о чемъ можно судить по письму, и некоторая часть иконъ даже русскаго происхожденія и русскаго мастерства, какъ различные вклады, а также предметы покупки. Последнія иконы обыкновенно лучшаго достоинства, прекрасныхъ писемъ, и сохраняють еще дорогіе серебряные и финифтью украшенные оклады. Во всякомъ случат, авонская иконопись, не будучи особенно древней, замть-



<sup>1)</sup> Зографическая аптопись Авона, стр. 228-236.

чательна своимъ содержаніемъ, а для изученія русской иконописи и для опредёленія самостоятельной ся стороны, имбетъ высокую историческую важность. Однако, бывшіе на Авонт изследователи, не останавливаясь на иконописи, какъ ва предметт, особенно заслуживающемъ изученія, въ силу указаннаго взгляда, сосредоточивали наблюденія на стінописи; не составляєть исключенія и преосвященный Порфирій, который, приступивъ къ характеристикт авонской «иносказательной знаменности (символики) на иконахъ и стінныхъ изображеніяхъ» (мама оке, стр. 236 слід.), упомянуль только двітри иконы, изъ разряда весьма изв'єстныхъ, и затімъ продолжаль свое изложеніе по стінописямъ.

Безплодны всё надежды и фантастичны всё легенды о томъ, что на св. Авонской горъ въ многочисленныхъ параклисахъ сохраняются и могутъ сохраняться памятники высокой церковной древности. Обзоръ монастырей съ этой цёлью — Лавры, Ватопеда, Ивера и Хиландара показаль, что самая постройка паракцисовъ не восходить далее XVII века, а такъ какъ провзведенія древности начали обращать вниманіе авонскаго монашества еще въ раннюю эпоху, т. е. приблизительно съ XVII въка по различнымъ соображеніямъ, нерѣдко практическаго свойства, то главные памятники древности собвранись въ соборъ и выставлянись на видныхъ мъстахъ, и такъ какъ самые параклесы обязаны неръдко щедротамъ іеромонаховъ, а число такихъ лицъ, обладающихъ извъстнымъ состояниемъ, увеличивается со времени выгазда ихъ за сборами (съ XVII же въка), то неудивительно, что въ параклисахъ нътъ и не можетъ быть весьма древнихъ вещей, за малыми нсключеніями, когда параклисы устранваются въ самомъ соборѣ и притомъ его ктиторами. Наконецъ, такъ какъ большинство подобныхъ параклисовъ, разсыпанныхъ по монастырю въ корпусахъ среди келій, подвергались и подвергаются нанболье пожарамъ (въ авонскихъ корпусахъ почти нигдъ нътъ каменныхъ половъ, а настилка половъ и балокъ не покрывается штукатуркой, или дранью и представляеть величайшую опасность для огня, а лъстницы монастырскія почти исключительно деревянныя, притомъ сквозныя), то большинство такихъ параклисовъ лишено стынныхъ росписей; ихъ замъняетъ иконостасъ и иконы, разставленныя на полкахъ. Ихъ росписи конца XVII или XVIII въка, отличаются пестротою въ краскахъ, преувеличеннымъ аскетизмомъ, аллегоричностью и повъствовательностью въ темахъ. Входныя съи бывають расписаны сценами Страшнаго Суда и Апокалиценса, грубыми изображеніями ктиторовь и благодітелей, обновившихъ параклисъ; стены увещаны старинными авонскими гравюрами и литографіями.

Лучшее, что можно видъть въ подобныхъ параклисахъ — мъстныя иконы — Пантократора и Богоматери съ Младенцемъ на лъвой рукъ. Гро-

мадное число этихъ еконъ, написанное въ XV—XVI въкахъ, выполнялось исегда въ размере малыхъ вконостасовъ, съ местными иконами, вышиною отъ 50 до 75 сант.

По сторонамъ этихъ мъстныхъ иконъ находятся обывновенно иконы праздника, или святыхъ, во вмя которыхъ освященъ параклисъ, а также иконы имени ктитора. Иконостасъ представляетъ характериую авонскую ръзьбу съ позолотою, разцийченную синею и красною краской. Царскія двери — низкія, сквозныя; боковыя замѣняются завѣсами.

Во многихъ параклисахъ можно встретить иконы письма XVIII века, носящія характеръ живописно-академическій, но съ сохраневіемъ основныхъ признаковъ такъ называемой критской школы. На многихъ таковыхъ иконахъ стоитъ годъ арабскими цифрами. Живописецъ особенно хлопочетъ о красотъ женскихъ ликовъ, но оставляетъ по старому письмо одеждъ, следуя въ нихъ манере венеціанскихъ живописцевъ XVI и XVII в. Но при такомъ положеніи параклисовъ въ нихъ встрівчаются крайнія несообразности, напр. въ иномъ параклист наверху пирга, куда приходится всходить но жердямъ, въ видъ лъстницъ сложеннымъ, въ полахъ подобнаго характера можно встретить орнаментальныя каменныя плиты, изъ древнихъ иконостасовъ. Равно въ нихъ нътъ никогда ризницъ и вообще не встръчается шкафовъ для церковной утвари. Вмасто престоловъ и жертвенниковъ, въ алгаряхъ параклесовъ три ниши съ каменными полками, и на нихъ лежать прикрытыя наглухо отъ пыли Евангелія въ грубо чеканныхъ посеребренныхъ окладахъ и стоятъ закутанными серебряные потвры; ниши заставляются старыми, но не древними иконами, на которыхъ иногда даже нельзя разглядёть лика.

Такъ бываетъ въ параклисахъ бёдной или обёднёвшей въ послёднее время авонской обители, и потому не приступившей къ передёлкё и пововленю своихъ старыхъ корпусовъ, а виёстё съ тёмъ и къ обновленю многочисленныхъ параклисовъ. Не то происходитъ въ обителяхъ, сохранивнихъ доходы и радёющихъ о благолёпіи своихъ церковныхъ сооруженій, особенно въ идіоривмахъ: тамъ старина, сохранявшаяся до послёднихъ дней, начала теперь исчезать съ быстротою, заставляющею задуматься о судьбё авонскихъ древностей.

Прекрасные параклисы имѣются въ Ватопедѣ — богатой и благоустроенной обители, но его параклисы новѣйшаго времени или вовсе новые: самый ранній изъ нихъ росписи 1687 г. — усердіемъ Лаодикійскаго митронолита, съ чудотворною иконою Божіей Матери Утпъщенія или отрады (Παραμύθια); у І. Предтечи наверху стоить старая икона его. Параклисъ Өеодоровъ, устроенный нѣкогда Стефаномъ и Саввою сербскими, нынѣ новый, Космы и Даміана тоже, Николая Чуд., 3-хъ Святителей, Константина и Елены также, у Георгія есть старая нкона. Совершенно новая, отдільно стоящая церковь, во имя Положенія Пеяса Пр. Богородицьї.

Пересматривая множество асонских вконь, по необходимости бъгде. въ одниъ пріводъ, маі не могян сдёлегь заняюченій о зваченіи этого матеріала въ исторін иконописи, но не можемъ не отмітить здісь личнаго впечатавнія, такъ какъ оно можеть удержать другихъ отъ излишнихъ и преувеличенных надеждъ. Именно, при первомъ соприкосновени съ памятниками Асона, приходишь къ равочарованию: они плохо сохранены, мало доступны, поздивнивго происхождения и ремесленной работы. Всв местныя иконы, за исключеніемъ двухъ, трехъ объдивнияхъ обителей, переписаны в притомъ темъ большее число разъ, чемъ оне древиве, и представляють нынъ ту непріятную свіжесть красокъ, різкость черть и блескъ лака н олифы, которая одна можеть отвратить глазь археолога. Иконы, помещенныя въ иконостасахъ, недоступны зрвнію, и, не перенеся ихъ въ будущіе. авонскіе музен, изучать ихъ нельзя. Стало быть, приходится ограничиваться матеріаломъ, сколько нибудь доступнымъ, и потому трудно судить вообще объ вконописныхъ сюжстахъ и темахъ Асона, и решительно невозможны, до времени, догадки о «письмахъ» и «школахъ» иконописи. Конечно, при началь классической археологіи, также изучали греческихъ мастеровъ по римскимъ копіямъ, но тамъ мастера были безконечно выше, оригинальнъе и разнообразите, тогда какъ греческое искусство Византіи въ художественномъ отношения является только переживаниемъ антика и по существу лишено личности, свободы и оригинальности и заключено въ ремесленномъ шаблонь. Отсюда понятно, что позднышая переработка византійскаго мастерства въ XV--XVII въкахъ, представляемая асонскою иконописью, лишилась даже той жизненной силы, которую мастерство XI—XIII въковъ вахватило съ собою отъ коптскаго искусства, изъ опустошенной арабами Сирін, изъ разворенной Малой Азіи. Чтобы не ходить далеко за сравненіями, тоть же преосв. Порфирій, составляя свое иконописное собраніе (нын'я частію въ Кіевской Дух. Академін), нашель древнейшіе образцы въ Египте, Сирін и на Синав, тогда какъ Авонъ доставиль ему несколько любопытныхъ иконъ XVI--XVII века и между ними русскія иконы 1). Насколько нзвёстная (плохая) въ этомъ собранів икона Срётенія Господня, поднесенная Ватопедомъ еп. Порфирію, оправдываеть преданіе, приписывающее ее рукъ Панселина, врядъ ли скоро можеть быть рашено, за отсутствиемъ точекъ опоры въ сравнение этой иконы съ другими иконными работами того же мастера. Иконъ Панселина 3), по увърению одного карейскаго ико-

Дух. Акад. 1867, ноябрь, стр. 280.



Н. И. Петровъ, Указатель цер.-арх. Музея при Кіев. Дух. Акад. 1897, стр. 96—98.
 Порфирія Успенскаго Письма о пресловутомъ живописию Панселиню, Труди Кіев.

ноинсца, находящихся въ кладовщенской церкви Кутлумушскаго монастыря, пр. Порфирій не видёль, и мы не могли видёть, хотя и были въ Кутлумушё. Видёть близко иконъ въ иконостасё тамошняго собора намъ также, какъ и пр. Порфирію, не пришлось, но и мы можемъ удостовёрить, что между этими иконами есть иныя хорошаго письма XVI вёка: почитаемая чудотворною икона Богоматери, замёчательный по достоинству переводъ иконы: «О тебё радуется», съ «Живоноснымъ Источникомъь и другія иконы. Солуньскіе соборные священники увёряли пр. Порфирія 1), что большія иконы ихъ соборные обласным увёряли пр. Порфирія 1 были Панселиномъ, но такъ какъ кафедральная церковь Солуни сгорёла въ послёднемъ большомъ пожарё, повёрить это преданіе будеть крайне трудно, если не невозможно.

Замёчательное собраніе иконь, зародышь авонскаго музея, было сдёлано А. Н. Муравьевымь и нынё сохраняется въ Свято-Андреевскомъ скиту съ тщаніемъ, приносящимъ честь просвёщенному его настоятельству. Иконь, правда, немного, но онё не тронуты обычнымъ поновленіемъ и имѣютъ цённость дёйствительныхъ памятниковъ авонской иконописи. Между ними есть нёсколько иконъ XIV—XV стол., большинство XVI и XVII вёковъ, но характерныхъ, еще византійскихъ композицій, и затёмъ новёйшихъ, слащавыхъ по выраженію, съ претензіями на миловидность, издёлій такъ называемой Критской школы. Собираніе старинныхъ иконъ начато въ ризницё Руссика, и нельзя не пожелать, чтобы этотъ починъ нашелъ подражателей, такъ какъ уже близится то время, когда авонской древности будетъ предстоять два пути: или укрыться въ музеи, или идти къ своему уничтоженію въ качествё служебнаго предмета церковной утвари.

Асонское монашество, конечно, обратило вниманіе на містную древность, но для направленія интересовь требуется руководство, иначе они будуть задержаны отсутствіємь критики и любви къ истинів. Насколько теперь равнодушны на Асонів къ исторической наукі, всякій уб'єждается при обзорії церквей и церковной утвари, но и между иконами немало можно назвать апокрифических древностей, если бы только задача эта заслуживала перечня. Достаточно указать на двії пресловутыя иконки, находящіяся въ Лаврії Асанасія и Ватопедії и выдаваемыя за тії самыя «игрушки Осодоры», императрицы Византіи и иконопочитательницы, которыя она у себя подъ этимъ названіємъ укрывала. Ватопедскую икону, сохраняемую нынії (рис. 54) въ складнії съ двумя иконами, еще можно признать греческою, котя поздивійшею, иконою Богородицы съ Младенцемъ на правой рукії, но, очевидно, только ен особенно малый размітръ подаль поводъ къ легендії.



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 282.

Весь складень имъетъ 0,22 и 0,26 м., самая иконка не болъе 0,17 и 0,22. Письмо ея не ранъе XVI въка, но на доску набиты части древняго оклада, изъ ленточной скани XIV—XV столътій. Другая «игрушка Өеодоры»—



54. Икона Б. М. въ Ватопед'в («нгрушка Өеодоры»).

икона Спаса Эмманунла въ Лавръ, 29 и 25 сантии., оказалась русскаго письма XVII въка, правда, отличнаго. Окладъ ея наведенъ финифтью русской работы. Существують ли нынъ двъ боковыя иконы: Предтечи и

Богородицы, ноторыя показывали арх. Поропрію, не знасмъ, сами не видёли.

Местныя иконы въ даврскомъ соборе, относимыя къ Андронику Комнену, столь часто и усердно переписывались, что ныне почти не выдають своей древности. Однако, ихъ оклады XVI века и, вероятно, отъ 1545 года: икона Спаса покрыта вся по полю тонкимъ серебрянымъ чеканнымъ листомъ, правда изъ кусковъ, но очень хорошаго рисупка, въ виде кружковъ съ пальметками. Венчикъ выпуклый съ камнями и эмалевыми (финифтяными) щитками. По кайме 14 медальоновъ съ рельефными погрудными фигурами апостоловъ, фоны наведены зеленою финифтью. Окладъ иконы Богоматери представляетъ финифть XVIII века.

Въ Ватопедѣ показывають, далѣе, какъ вкладъ имп. Андроника Палеолога икону Петра и Павла, на игуменскомъ мѣстѣ, 55 × 40 сантим. прекрасно сохранившуюся, живописи XVI в., или конца XV в. У Петра кромѣ свитка имѣется въ лѣвой же рукѣ связка ключей. Павелъ обѣими руками держитъ Евангеліе; въ небѣ, внутри звѣздообразнаго ореола юный Христосъ, погрудь, благословляющій обѣими руками. Живопись страдаетъ рисункомъ, но хороша въ краскахъ, окладъ вполнѣ сохранился, былъ сдѣланъ для этой иконы и представляетъ работу XVI в., чеканную съ рѣзьбой и канфареньемъ, въ видѣ разводовъ слабо позолоченныхъ. Нимбы наведены финфтью синей, красной, изумрудной; пластинки съ изображеніемъ Деисуса, Өеодора Тирона, Георгія, Өеодора Стратилата, Нестора и Луки— сдѣланы по серебру рѣзьбою очень грубо и были залиты красною и изумрудною финфтью въ XVI вѣкѣ. Внизу въ срединѣ пластинка съ грубо вырѣзанной новою надписью есть — явная поддплака Анаронікот СтСвотс АЕСПОТОТ ПАЛАІОЛОГОТ (см. фот. нашего альбома № 139).

Переходя, затымь, къ иконографическому содержанію авонской иконописи, мы находимъ между авонскими иконами всё излюбленныя русскою иконописью темы: Святую Троицу, Спаса Вседержителя, Эммануила, Нерукотворный Образъ и пр., но, очевидно, не привлекая сюда всей византійской и грековосточной иконописи, нельзя построить заключеній объ авонскихъ типахъ. Даже обычный типъ Пантократора, передаваемый множествомъ мёстныхъ иконъ въ соборахъ, церквахъ и параклисахъ, нуждается, для историческаго разъясненія, типовъ временъ имп. Михаила и Осодоры, Іоанна Дамаскина, мозанкъ XI—XII стол., монетныхъ типовъ того же времени, въ постановкъ всего вопроса о ходъ развитія историческаго типа Спаса-Вседержителя въ предыдущій періодъ: авонскія мъстныя иконы, явно, поздивішаго происхожденія, въ лучшемъ случать—XVI въка, но переписаны, обыкновенно же принадлежать XVII—XVIII въкамъ и не могутъ быть связаны прямо съ византійскими типами XI—XII стол. Иначе го-

воря, пока невозможно сравнительное изученіе всёхъ признаковъ иконописнаго типа Пантократора: цвёта волось, черть лика, раздвоенной или
округлой брады, именословнаго или троеперстнаго сложенія на благословеніе, безъ указанія связи авонскаго типа съ византійскимъ и происшедшихъ
перем'єнъ.

Въ Ватопедъ ны встръчаемъ (табл. XXXVI) прекрасный по композиціп и строгости ликъ въ иконю Спаса, поставленной среди образовъ на сткиной полкъ, въ соборъ, справа. Доска имъетъ 56 с., окладъ 54 сапт. - вышины; ширины доска 44 с., окладъ 41 с. Сверхъ древняго оклада набиты: повый вънчикъ — работы нынъшняго стольтія, снятый съ другого образа, съ уръзанными концами, новые титулы  $\overline{\mathrm{IC}}$   $\overline{\mathrm{XC}}$  съ голубою эмалью, пара круглыхъ выпуклыхъ бляшекъ со святыми отщельниками на мёсте четырехугольныхъ полей; и три дурнаго листоваго серебра грубо штампованныхъ листика съ изображениемъ Петра, Павла и Марка. Кайма стараго оклада обезображена и уръзана; поле набрано изъ кусковъ. Изображение Іоанна Златоуста въ святительскихъ одеждахъ виизу - новое. Итого стараго -- серебряная чеканная кайма изъ выпуклыхъ ромбоидальныхъ и круглыхъ щитковъ съ декоративнымъ плетеніемъ впутри и три пластипы съ изображеніями: Марка, Николая, Іоанна Богослова — прекрасной работы горельефовъ XIV или XV века. Живопись иконы относится къ XVII стольтію; часть плечь Христа закрыта неумьло и грубо вырызаннымъ окладомъ. Типъ представляетъ обычно Спаса Вседержителя погрудь, съ Евангеліемъ въ лівой рукі и съ благословляющею десницею. Письмо світлое, авонское, но поздиее и, очевидно, выполнено по старой доскъ, поверхъ исчезнувшаго древняго лика, или даже на новой доскъ набить по обычаю старый окладъ, рознять и кое-какъ дополненъ.

Въ такъ называемой «пустынѣ св. Аванасія», въ одной верств отъ Ивера по направленію къ Лаврѣ, на утесѣ, выдавшемся въ море, стоитъ крохотпая церковь в такія же келлін, служившія при насъ жилищемъ высоко-достойнаго бывшаго константинопольскаго патріарха Іоакима. Это пустынное убѣжище имѣетъ древнюю церковь во имя Св. Евставія Плакиды, и въ пей иконостасъ хранитъ двѣ иконы XVII вѣка замѣчательной сохранности, Божіей Матери (рис. 46) и Спасителя (рис. 55). Икона именуетъ Спаса Вседержителя въ надписи и представляетъ благословеніе троеперстное, не именословное. Вверху погрудные образы предстоящихъ: Богородицы и Предтечи. На раскрытомъ Евангеліи читается: «Пріидѣте благословеніп отца моего» и пр.: изреченіе мало идущее къ Пантократору и взятое изъ Страшнаго Суда. Вокругъ въ миніатюрныхъ иконкахъ представлены господскіе праздники: Благовъщеніе, Рождество, Срѣтеніе, Крещепіе, Преображеніе, Лазарево воскрешеніе, Входъ въ Іерусалимъ, Рас-

пятіе, Сошествіе во адъ, Сошествіе св. Духа, Успеніе Б. Матери и Вознесеніе Господне. Миніатюры замічательны и рисункомъ, и красками и дають



55. Икона Вседержителя въ ц. Евстанія Плакиды близъ Ивера.

высокое понятіе о молдовлахійскомъ період'є греческой вкенописи въ XVI и XVII в'єкахъ. Если бы не разныя мелкія детали, можно было бы, безъ грубой

ошибки, приписать эту работу еще византійскому періоду. При крещеніи въ воді здісь попрежнему Іордань, льющій воду изъ сосуда, и море, побіжавшее. Внутри полукруга сидящихъ апостоловь въ Пятидесятниці видень старець съ развернутымъ свиткомъ и надъ нимъ надпись: «весь миръ».

Иное значеніе представляють асонскія иконы Богоматери, чрезвычайно разнообразныя и самыхъ различныхъ эпохъ, и, главнымъ образомъ, рядъ чудотворныхъ иконъ Богородицы, отъ древнѣйшей эпохи Асона до новъйшаго времени, прославившихъ асонскія обители и освящающихъ Асонъ, какъ земной жребій Божіей Матери. Въ этомъ отдѣлѣ асонская иконографія является, видимо, самостоятельною вътвью византійскаго искусства: и потому можетъ быть разсматриваема, безъ нарушенія предпринятой нами задачи.

Изданныя досель обозрыня святочтимыхъ, славныхъ и чудотворныхъ иконъ Божіей Матери исходять изъ точки арвнія, еще чуждой историческому взгляду: ихъ задача перечислить иконы, сообщить легендарную сторону почитанія Божіей Матери, указать дни празднества во имя ея и места правднованія. Русскія 1) и грековосточныя обозрѣнія (почти исключительно асонскія) витьють дело преимущественно съ изображеніями, находящимися въ Россіи и на Асоне, а западныя, между которыми первое место занимаетъ Рого де Флёри (соч. La Vierge), ограничиваются Италіею, Франціею и Германією. Главный недостатокъ этихъ обозріній въ томъ, что они, въ лучшемъ случаћ, имћють характеръ антикрарскій и не заключають еще въ себі исторической постановки предмета. Такинъ образомъ, существующая литература предмета не даетъ основаній для опред'ёленія даннаго круга м'ёстныхъ типовъ, какъ, въ настоящемъ случаъ, асонскихъ типовъ Богоматери, чтобы доискаться въ нихъ ихъ собственнаго историческаго характера и содержанія, мъстнаго источника и показать его связи съ общимъ ходомъ всего иконографическаго цикла Божіей Матери. Асонскіе типы Богоматери почти исклю-



<sup>1)</sup> Русскія сочинскія: «Объ изображеніяхъ Богородицы», Гр. Свішникова (1838 г., 1846 г., 1853 г.), книга: «Слава Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы», изд. Москва, 1853 г., составленная прот. Боголюбскийъ и проф. П. С. Казанскийъ, Списокъ чудотворныхъ мконъ Вогородицы», с. И. Пономаревя, заимствованный ивъ «Сказаній о земной жизни Богородицы», изд. Пантелеймоновской (Русской) обители на Афонф, и изданный въ «Русскойъ Паломникъ» за 1889 г.; въ 1891 г. вышедшая въ свътъ книга Софіи Снессоревой: Землая жизнь Пр. Вогородицы и описаніе святыхъ чудотворныхъ Ел иконъ и въ томъ же году книга: Влагодивнія Богоматери роду кристіанскому чрезь Ел святыя иконы, въ которой описано 176 иконъ; наконецъ въ Мисяцеслост преосв. Димитрія, 1893—1899 гг., въ 9-ти выпускахъ 2-го изданія описано много мѣотно-чтиныхъ нконъ. Всѣ эти изданія и гравированные листы начала XIX въка и ихъ перепечатки подробно разобраны архісп. Владниірскийъ Сергість въ книжкъ: Русская литература объ иконахъ Пресвятыя Богородицы съ XIX стать насчитываетъ до 700 иконъ и списковъ иконъ Богоматери въ разобранныхъ имъ изданіяхъ.

чительно сосредоточены въ ининакъ, въ чомъ особивомъ отдъле религіоаной живописи, который, въ отличіе отъ декоративныхъ ствиовисей, вичеть, по правмуществу, характерь интимный, внутрешній, связанный съ различными лярическими песнопеніями и потому представляєть замечательное художественное разнообразіе. Между тімь научныя обозрінія этого иконографическаго отдела, доселе сделанныя въ словарять, исходять, во-первыкь, изъ археологіи древне-христіанскаго искусства, т. е. задаются происхожденіемъ древиващихъ основныхъ типовъ, на основания общаго историческаго вопроса о почитаніи Богоматери, и заканчиваются уже на VIII стольтів, какъ грани древне-христіанскаго періода, а во-вторых в, нам'вренно не различают в иконъ характерныхъ, значительныхъ и художественно содержательныхъ отъ декоративныхъ и служебныхъ. Въ такихъ обозренияхъ декоративное изображеніе Богоматери въ вид'є женской фигуры, молитвенно подъявшей руки, стоить въ одномъ ряду съ иконою ц. S. Maria Maggiore, полной выраженія и выработанной въ аттрибутахъ. Все это понятно именно потому, что древне-христіанское искусство, согласно съ своимъ полуязыческимъ характеромъ, начинало съ декоратевныхъ формъ, и самый символизмъ этого искусства быль удобною отвлеченною схемою для декоративныхъ комповицій. Достаточно указать на «декоративную» фигуру церкои, изображаемой тождественно съ Богоматерью. Но въ V столетін это направленіе сменяется инымъ, болве содержательнымъ, и среди формъ вреко-римского карактера въ римскихъ катакомбахъ наблюдается наслоение типовъ прековосточного происхожденія. Таково, напр., нав'єстное наображеніе Божіей Матери съ Младенцемъ на ея груди (такъ наз. Знаменіе) въ катакомбахъ Агнесы, съ греческою монограммою, въ которомъ западные историки видять одно изъ первыхъ проявленій на римской почев византійского стиля. Вновь латниская художественная форма разнообразится вліяніемъ греческаго Востока, и содержание христіанскаго искусства обогащается византійскою иконографією. Однако, западный историкъ (Рого-де-Флёри) попрежнему следить древнехристіанское искусство въ уродливыхъ римскихъ мозанкахъ IX-XI стол., въ сверно-итальянскихъ грубыхъ рельефахъ, наивно-детскихъ иллюстраціяхъ латинскихъ рукописей, включительно до XIII стольтія, когда истощается эта неблагодарная задача. Между темъ, тотъ же авторъ насчитываеть въ одномъ Римъ 1420 образовъ и иконъ Божіей Матери. особо чтимыхъ, передъ которыми постоянно теплятся лампады или свъчи, и между этими иконами считаеть весьма многія византійскими произведеніями, но ограничивается замічаніемь, что эта древность не можеть быть, впрочемъ, доназана: византійское искусство будто бы «посм'явалось надъ временемъ», продолжая пребывать цёлые века въ «некоемъ окаменеломъ безсмертін». Кратко разсмотрѣны авторомъ только прославленныя иконы Рима;

въ п. S. Maria Maggiore (римская Boronateps, см. ниже), S. M. del Popole (поздневизантійского происхожденія, извістія съ 1230 г.), Ara-Coeli (также ne parte XII въка, по композиціи — «Денсусная» Богоматерь), S. Agostino íне панве XV въка, по компезиців — Одинитрія), SS. Cosma e Damiano (Богонатерь съ младенцемъ на правой рукѣ), San Domenico e Sisto («Денсусная»), S. Francesca Romana (по композиціи подобна «Казанской» Божіей Матери), S. Maria Egiziaca (подобна «Тихнинской» иконь), S. M. Siciliana (важный (1092 г.) типъ Божіей Матери на престоль, съ Младенцемъ, стоящимъ передъ нею), S. Maria in Cosmedin (Богоматерь сидящая, съ Младенцемъ на лъвой рукъ, но, повидимому, написанная уже итальянскимъ мастеромъ въ XV въкъ, и по размърамъ (2 метра выш.) не подходящая къ византійскимъ), S. Maria della Grazia (Деисусная, почтена сооруженіемъ перкви уже въ 1085 г. у Тарпейской скалы), S. M. ad Martyres (въ извъстномъ Пантеонъ, икона Богоматери, помъщенная сюда Бонифаціемъ IV; въ типъ Одигитріи), и нъкоторыя другія. Но, очевидно, кромъ иконы въ церкви S. Maria Maggiore, вызывающей въ авторѣ восторги ученаго и сдавословіе паломника, всь прочія вконы не кажутся ему историческими памятниками, заслуживающими изследованія и воспроизведенія сколько нибудь точнаго.

Оть Рима западный обозрѣватель переходить нь землямъ Италів, составлявшимъ «Церковное наследіе Петра», въ частности къ Болонь — городу Богородицы, которой чудотворная икона, принесенная въ 1160 году, представляеть отличный варіанть Одигитрін, въ положеніи Матери, низко наклонившейся надъ Сыномъ. Въ бенедиктинскомъ монастырћ Фарфа указывается, далье, византійская икона Богоматери съ Младенцемъ, сидящимъ передъ грудью Матери. Но главное вниманіе французскаго археолога посвящено Б. М. «Никопев»—иконъ Богоматери съ Младендемъ, передъ нею сидящимъ, въ храмв Св. Марка въ Венеціи: къ сожальнію, та путаница, которая началась еще въ 1204 году, когда эту икону похитили въ Константинополь, повидимому, смышивая ее съ «Одигитріею», повторена затымь и изследователемъ, относящимъ къ вконе те легенды, которыя передаются объ иконъ Одигитріи, хотя эта славная святыня Византіи, явно, должна считаться безельдно пропавшей въ неизвъстное время. Рого-де-Флёри упоминаеть о множествъ везантійскихъ иконъ въ Южной Италіи и по восточному ея побережью, но, очевидно, не отличаеть эти произведенія грекоитальянскаго мастерства XV—XVIII в ковъ отъ собственно «византійскихъ» произведеній. Среднев ковыми повтореніями можно, по нашему мивнію, считать и большинство «византійских» иконъ Богоматери во Франціи, снабженныхъ мъстными, подражательными легендами, хотя иконы тамъ рано уступають місто статуямь и статуэткамь, какь вь Испанів, Германів

и Англіи. Только съ нереходомъ къ славянскимъ странамъ изстедователь встречаеть вновь общенародно чтимыя иконы типичнаго сочиненія. Такова для Rohault de Fleury Ченстоховская Божія Матерь (извёстія съ 1367 г.), тоже варіанть Одигитріи, къ которой онъ относить характеристику «Славянской Богоматери»: кроткій ликъ Матери, живую экспрессію нёжной любви между Младенцемъ и Матерью, меланхолическій характеръ общаго ихъ раздумья и обмёна ихъ ласкъ. Ченстоховская икона врядъ ли относится къ чистому византійскому типу и отъ него отступаеть во многомъ, представляя, по всей вёроятности, средневёковую его переработку. Общая характеристика «Славянской Богоматери» приложима и къ греческимъ иконамъ XI—XII вёковъ: Смоленской Б. М., Знаменія Новгородской, Боголюбской, Донской, Корсунской и т. д.

Но мы, въ предёлахъ одной Россіи находимъ столь замёчательное обиліе и разнообразіе чтимыхъ иконъ Божіей Матери, что по однимъ русскимъ чудотворнымъ иконамъ Богородицы можно было бы составить археологическое описаніе и художественную характеристику важнёйшихъ историческихъ типовъ Пресвятой Дёвы Маріи въ предёлахъ расцвёта византійскаго искусства съ X вёка и его вётвей съ XII—XIII столётій. Правда, древне-христіанскіе типы являются здёсь уже въ позднёйшей византійской переработкі (какъ напр. Одигитріи, Елеусы, Знаменія — Панагіи и др.).

Такъ, первый типъ и по времени происхожденія и по историческому значенію — Богоматери Одигитріи повторенъ рядомъ славныхъ русскихъ иконъ: Влахернской (въ Успенскомъ Моск. соборѣ), Смоленской Божіей Матери (явл. 1046 г.) 1), Тихвинской (1383 г.), Святогорской (нензв. врем., и 525 г., и 1448, и 1569 г.), Колочской (1413 г.), Межецкой (1492 г.), Оводотьевской (1487 г.), Казанской (1579 г.), Грузинской (въ Двинской обл., 1650 г.) и другой Грузинской (въ Красногорскомъ м-рѣ Арханг. губ., 1525 г.), Братской въ Кіевѣ (1662 г.) и Ильинской-Черниювской (1658 г. или 1651 г. и 1654 г.). Типъ Одигитріи въ общемъ представлялъ Богоматерь съ Младенцемъ на ея лѣвой рукѣ, но образы этого типа разнились между собою по положенію Матери и Младенца и требуютъ историческаго различенія (см. ниже). Это византійское повтореніе «Одигитріи» приходится на XII—XV вѣка. Между разными типами Одигитріи должно выдѣлить образъ Богоматери, умиленно склонившейся надъ Младенцемъ, сидящимъ



<sup>1)</sup> Время явленія вконъ опредёляется, согласно существующимь о томъ историческимъ извёстіямъ или преданіямъ, но пока не можетъ быть опредёлено научно. Самая композиція или переводъ иконы устанавливается по существующимъ у насъ съ прощлаго вёка гравированнымъ листамъ и народнымъ изданіямъ, весьма неточно, а иногда и вовсе ошибочно передающимъ отдаленный оригиналъ. Иконописныя прориси помогаютъ въ этой области только для опредёленія главнійшихъ почитаемыхъ типовъ.

на ед левой руке и съ любовью къ ней обратившимся. Такова икона Иверской Богоматери (въ Московской конін 1648 г.), Елецкая Черниговская (явл. 6400 г. или 6568 г.), Муромская (принесена въ Переяславль Рязанскій въ XII в.), иконы Святогорскаго монастыря Псковской губ., Толіская (подъ Ярославлемъ, 1314 г.), Семіеверская (7089 г.) 1), Корсунскія такъ называемыя иконы и пр.

🥆 Столь же разнообразны варіанты образа Богоматери, держащей Младенца на правой рук'ь: таковы н'есколько иконъ, носящихъ общее имя Buзантійской (дв'ь), но чаще Александрійской (1 сент.) Богоматери, Герусалимской (Акаенстъ 4 и 5 нед. В. Поста) или даже Арабской (приписываются древности, 322 г., 732 г. и пр.). Болье опредъленное указаніе заключается въ паименованіи нікоторыхъ иконъ этого типа «Цареградскими» (одна по преданію отъ 1071 г.) и «Египетской» (1060 г.). Наиболь характернымъ представителемъ этого ряда является «Троеручица» Іоанна Дамаскина, съ яснымъ указаніемъ на сиро-египетское происхожденіе основнаго типа иконы. Къ тому же основному типу примыкаеть образь Киккской Божіей Матери (= Кипрской), онъ же именуется образомъ «Милостивой» Богоматери («Елеусы», см. ниже). Оригинальный типъ представленъ «Корсунскою» Богоматерью (обнимающею голову Сына) и ея разнообразными варіаптами. Многочисленныя чтимыя въ Россіи иконы, примыкающія къ этому типу, начиная съ Владимірской, представляютъ Младенца, въ жаркомъ умиленін охватившаго шею матери: Игоревская XII в., Костромская Өеодоровская (яв. 1239 г.), Донская (1382 г.) 2), Яхремская (1482 г.), Пахромская (1472 г.), Ярославская (1588 г.), Словенская (1635 г.), Коневская (1393 г.), Елецкая (относимая къ 1060 году), «Елаженное Чрево» (1392 г.) или Барловская (въ Благовъщенскомъ соборъ Москвы), «Взыграніе» въ Угръшскомъ монастырѣ бл. Москвы (1795 г.) и др. Типъ господствовалъ въ XIV—XVI вѣкахъ.

Богоматерь съ Младенцемъ, сидящимъ на правой рукѣ Матери, но обернувшимся въ сторону, является на иконѣ Молченской (яв. 1635 г.), Мателикійской (991 г.), Молдавской (въ г. Николаевѣ), Долинской и др.

Положеніе Младенца, стоящаго или рядомъ съ Матерью сидящею, или у нея на кольнахъ, или даже поддерживаемаго въ стоячемъ положеніи



<sup>1)</sup> Сличеніе снинковъ Семісверской иконы см. у архіси. Сергія, стр. 24-25.

<sup>2)</sup> Икона Донской Боюматеры въ Московскомъ Благовъщенскомъ соборъ представляеть замъчательную живопись по строгости и силъ выраженія: Богоматерь большими и широко раскрытыми глазами смотрить на Младенца, льнущаго къ ней и одътаго въ одну тунику, съ нъсколько обнаженными ножками. Тъло отличается коричнево-красноватымъ тономъ, еще увеличеннымъ отъ многаго олифленья, никогда не счищавшагося, письмо ръзко и сухо, складка губъ скорбнаго характера, все, дъйствительно, указываетъ на XIV—XV въкъ этого памятника.

Матерью, можеть быть выджиено въ особый типъ; тёмъ более, что это ноложение мотивируется особыми причинами. Самое славное изображение въ этомъ ряду, конечно, Казанская Божія Матерь и различныя копін или нодобія этой иконы, напр. Девпетерувская (1392 г.), Ржевская Оковицкая (1539 г. въ Москвъ), Селигерская, Петровская и др. Затъмъ слъдують: Страстная Божія Матерь (рис. 56) (въ Страстномъ м-ръ въ Москвъ, яв.



56. Икона «Страстной Богоматери», снимокъ Симона Ушакова.

1641 г.) — Страшное видоніе (Ангела, несущаго орудія Страстей Христовыхъ), происходитъ, повидимому, съ Кипра, въ XV в. принесена въ Римъ, на Эсквилинъ въ ц. S. Alfonso dei Liquori, близъ Пракседы) и подобныя ей Антіохійская (будто бы яв. 5680 г.), Долинская, Новоникитская (5880 г.) и др. Изъ всёхъ этихъ иконъ греко-русскаго происхожденія слёдуетъ, однако, выдёлить различныя копіи и подобія западныхъ Мадоннъ, появляющіяся у насъ съ XVII вёка, съ Младенцемъ, или полулежащимъ

на рукахъ скорбной Матери, или лежащимъ передъ умиленною молодою матерью, подъ именемъ «Умиленій», «Взыграній» и т. д. Но вполнѣ греческаго характера являются: иконы Десметерусская (1392 г.) и Сопиская (въ Свѣнскомъ м-рѣ Орлов. губ., 1288 г.), нослѣдняя подобная Печерской иконъ Б. М., сидящей съ Младенцемъ на большомъ престолѣ.

Своеобразнымъ типомъ (идущимъ отъ византійской стінописи абсидъ, какъ древнійшей эпохи VI—VIII столітій, такъ и втораго періода—Х—ХІІ віковъ) является икона Богоматери, сидящей на престолів и держащей Младенца передъ собою. Главнійшія чтимыя въ Россіи иконы этого типа относятся преданіемъ къ указаннымъ періодамъ: Кипрская (392 г.) и Испанская (792 г.), затімъ: Сицилійская (1092 г.), Кісвопечерская (1085 г.), Исковская и пр.

Историческимъ типомъ является символическая икона Богоматери, извъстная у насъ подъ именемъ «Знаменія», у Грековъ (см. ниже) подъ именемъ «Панагін», въ образъ Матери стоящей и держащей на груди объими руками круглый образъ (медальонъ или щитокъ) Младенца, или же подъявшей объ руки молитвенно и имъющей у себя на груди изображеніе Младенца (всегда погрудь). Такова икона Знаменія Новгородская (въ Новгородъ, въ Знаменскомъ соборъ, 1069 г.), Курская 1295 г., Мирожская 1262 г., особо выдъяются Дарскосельская, икона ц. Знаменія въ С.-Петербургъ и др.

Къ символическимъ типамъ принадлежатъ: икона Б. М. «Неопалимая Купина» (см. ниже, изображеніе Божіей Матери па артосныхъ панагіяхъ), почитаемая въ Московской церкви этого имени; икона Божіей Матери «источника» или «Святаго и Живоноснаго источника» («Пиги»); икона Божіей Матери воздѣвшей руки, съ Младенцемъ въ чашѣ, на престолѣ, иконы Богоматери съ лѣствицею: Абульская въ Испаніи, Молченская (въ Кур. губ., чт. 24 апр., 1635 г.) и др. Что касается изображеній Богоматери, безъ Младенца, и обернувшейся въ сторону Спасителя, то они принадлежать въ русско-византійской иконописи къ иконнымъ композиціямъ, называемымъ «Деисусомъ» или Моленіемъ, и у иконниковъ этотъ типъ доселѣ зовется «Деисуснымъ» (такова икона Боголюбская 1157 года). Но всѣ эти изображенія представляютъ историческія формы иконопочитанія и нуждаются въ особыхъ изслѣдованіяхъ і) ихъ происхожденія и развитія въ иконописи, такъ же какъ и рядъ эмблематическихъ композицій: «Что тя наречемъ», «Всѣхъ скорбящихъ радости», «Утоли моя печали», «Чрево твое

<sup>1)</sup> Добщютцъ въ указ. соч. о Нерукотворномъ образѣ Христа занимается также сказаніями о Нерукотворенныхъ образахъ Богоматери, яв. въ VIII—ІХ вѣкахъ въ ц. Діосполиса (Лидда въ Палестинѣ), м-рѣ Абрамитовъ въ Конставтинополѣ, въ Солуни около XII вѣка, во Влахернахъ— образъ, относившійся къ иконоборческому времени, l. c., р. 79—83, 158.

святая трапеза бысть», «Свыше пророцы», и не входять въ сферу предпринятой задачи.

Итакъ, если даже простейшій статистическій подборъ иконографическихъ типовъ Богоматери позволяетъ разсчитывать на установку впоследствін историческихъ группъ въ этой общирной и пока хаотичной области, тыть болье можеть ее освыть собственно научное изслыдование, которое вскроеть есходные типы и определить ихъ копіи и списки. Какія трудности 1), однако, предстоять на этомъ пути историку, можеть показать, напр., разборъ самаго извъстнаго вопроса о типъ Б. М. Одигитрін. Въ Ватопедъ, на стене леваго клироса мы встретили (рис. 57) икону, виденную Севастыяновымъ <sup>2</sup>), въ которую вделана пара крохотныхъ рельефныхъ иконъ (6 сант. выш. и шир.), исполненныхъ резьбою въ такъ наз. камие «жировике» и вставленныхъ въ центръ иконной доски съ объихъ ея сторонъ. Одна иконка представляеть Божію Матерь съ Младенцемъ на левой руке НОДНГНТРІА, какъ называетъ надпись съ лѣвой стороны. Образокъ этотъ долженъ быть признанъ наиболье характернымъ воспроизведениемъ древней чудотворной иконы<sup>в</sup>). Въ верхнихъ углахъ образка видны двѣ фигуры ангеловъ погрудь, держащихъ покровы; Богоматерь имъеть матрональный типъ, неизвъстный уже византійскому искусству съ Х віка, и вся манера представленія указываеть, что оригиналь VI—VII стольтій. Живость изображенія Младенца, благословляющаго и держащаго свитокъ, но по дътски поднявшаго головку

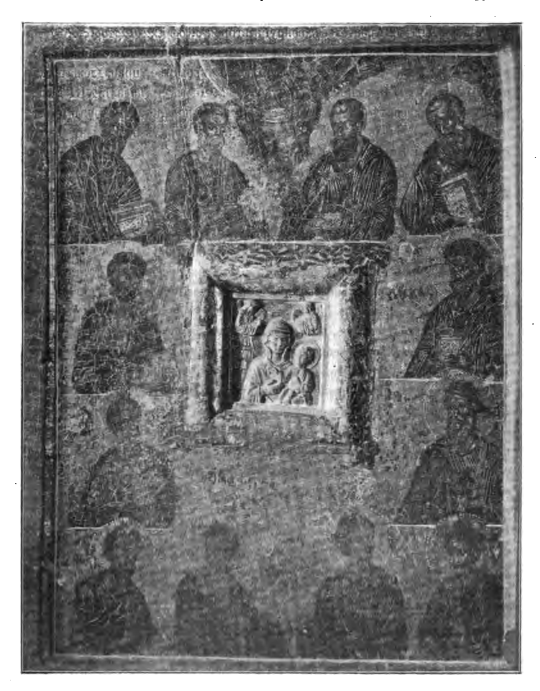


<sup>1)</sup> Чрезвычайныя и крайне сложныя трудности, представляемыя исторією славных и чудотворных в икон в грекорусской древности, весьма мало облегчаются и темъ, съ вилу богатымъ, матеріаломъ, какой предлагаютъ, напр, византійскія монеты и вислыя печати (буллы). По данному отдёлу икон в Богоматери извёстный Шлюмбергеръ (Sigillographie de l'Empire Byzantin, 1884), на основаніи бёглаго обозрёнія ся изображеній на печатяхъ, заключаетъ, что «всё эти разнообразныя фигуры Богоматери соотвётствовали первоначально опредёленнымъ тяпамъ ся и воспроизводять различные, святочтимые въ древности, образа, отмёченные атрибутами, составившіе славу церквей и монастырей». Заключеніе въ общемъ вёрное, но при разборё отдёльныхъ типовъ оказывается, что печати воспроизводять ихъ безъ особаго вниманія къ нимъ и безъ всякаго соотвётствія типовъ надписямъ. Въ большинстве случаевъ мы находимъ безконечное повтореніе одного и того же типа: Богородицы Оранты («Церкви», молящейся съ воздётыми руками), одной, или съ образомъ Младенца на груди (рёже, т. наз. «Панагія», «Знаменіе»).

<sup>2)</sup> Фотографіи Севастьянова, Альбомъ Академіи, VII, I, 1, 2.

<sup>3)</sup> Что многочисленныя иконы Одигитрів, изображающія Младенца на лівой рукі Матери, воспроизводять боліве или меніве близко древній типъ византійской чудотворной иконы, показано мною въ соч. Деркви и памятники Константинополя, стр. 17 слід. И въ данномъ случай, какъ и во многихъ другихъ, списки чудотворной иконы, о которой шло преданіе, что ова писана рукою Ев. Луки, составили впослідствін группу иконъ, приписываемыхъ Св. Лукі въ разныхъ городахъ: Константинополі, Римі, Неаполі, Болоньі, Падуі, Палермо, Лоретто, Ченстоховій и пр. и пр. Но, равнымъ образомъ, легендарные разсказы о происхожденін иконъ Богоматери иного типа отъ руки Евангелиста повели къ тому, что и эти типы (напр. Гребенская Одигитрія, съ Младенцемъ на правой рукі) получали именованіе «Одигитрію» и требують разслідованія, какъ выділить истинную «Одигитрію».

къ матери, передана здёсь съ простотою и мастерствомъ, уже исчезающимъ въ поздиъйшемъ византійскомъ искусствъ. Столь же любопытенъ другой



57. Древній різной образокъ въ Ватопеді, вставленный въ икону.

образокъ, отличающійся тонкостью різьбы: въ два ряда ідуть на коняхъ великомученики: Георгій, Димитрій, Өеодоръ Тиронъ, Ө. Стратилатъ, и затыть менье легко угадываемые Прокопій, Меркурій, или Евстасій и др. Грузные, римскіе кони представлены съ нікоторымъ разнообразіємъ, какъ и всадники, вооруженные то коньями, то мечами. Вокругь первой иконки на доскі написаны 12 Апостоловъ, вокругь второй оі δώδεχα μάρτυρες οἱ ἐν τῆ κρίτη—живопись относится еще къ XV—XVI стольтію. Різные образки не могуть быть позже XI—XII віковъ и, всего віроятніе, принадлежать къ одной серіи різныхъ вещей, появившихся на Авоні въ началі XIII віка, вмісті съ латинскимъ завоеваніємъ Константинополя, когда Авонъ сталь прибіжищемъ не для одного монашества и уже играль роль культурнаго средоточія для южной части Балканскаго полуострова.

Итакъ, интересъ образка Богородицы заключается въ изображенномъ типь Одигитріи, который должень быть признань пока древныйшимь. Между тыть, образокъ представляетъ замычательное сходство съ древиниъ рельефпымъ образомъ Богородицы въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ въ придълъ св. ап. Петра и Павла, извъстнымъ подъ именемъ «Влахернской Б. М.». По преданію, эта икона находилась н'єкогда во Влахерискомъ храм'є въ Константинополь. Она была прислана отъ протосинкела Герусалимскаго патріаршаго престола Гаврінла въ 1654 году <sup>1</sup>) къ царю Алексью Михайловичу съ грамотою, удостовърявшею, что икона есть та самая, которая почиталась, какъ покровъ царства греческаго и вожатый его войскъ въ походахъ противъ невърныхъ, съ царемъ Иракліемъ противъ Персовъ. Установленное по этому случаю празднованіе совершается въ субботу на пятой неділь Великаго поста, и это воспоминание называется «стояниемъ», потому что благодарственныя пъснопънія или славословіе Богородицы приносится стоя и называется «Акаеистомъ». Но именно это славословіе или Акаеистъ посвящены чудотворной иконъ Одигитріи и къ ней пъснь взываеть словами: «Взбранной воеводъ побъдительная, яко избавльшеся отъ злыхъ» и пр., въ словахъ же: «яко имущая державу непобъдимую» указываеть на изображеніе Богоматери съ Младенцемъ, т. е. на икону Одигитріи. Итакъ, въ данномъ сравненіи двухъ иконъ является вопросъ, какимъ путемъ преданіе пришло къ тому, чтобы заведомую икону Одигитріи называть Влахернскою Богоматерью.

Мы уже давно имъли случай пространно доказывать, что знаменитый Влахернскій храмъ въ Константинополь, построенный въ 451 году, до поздивищаго времени<sup>2</sup>) не имъль особо чтимой иконы, хотя въ немъ при

<sup>1)</sup> Особое почитаніе этой иконы въ Москві видно изъ свидітельства Павла Алеппскаго, относящагося къ 1655 году, первымъ місяцамъ пребыванія тамъ митроп. Макарія, см. Путешествіе, Чтемія Общ. Ист. и Древк. 1898, III, стр. 43.

<sup>2)</sup> По свидътельству, приводимому у Добщютца, l. с., p. 153, при обновленіи Влахернскаго храма въ царствованіе Романа Аргиропуло (1028—34) нашли въ немъ образъ Б. Ма-

Константинъ Багрянородномъ было три иконы Богородицы. Это отрицаніе приходилось доказывать собственно потому, что въ литературт установилось, на основание извъстной монеты Константина Мономаха, предположеніе видіть образь Влахериской Богородицы въ типі Оранты (Панагів). Между темъ все указанія историковъ и нашего паломника Антонія сводятся къ тому, что подз именеме Влахерисной иконы чтилась та же самая икона Одинитріи, которая, по причина малыхъ размаровъ храма или, върнье, часовни дворцовой, въ коей она обычно находилась, была переносима во Влахернскій храмъ для народнаго поклоненія и воспоминанія объ избавленіи отъ невърныхъ, какъ говорить Антоній 1). «И иныхъ святыхъ мощей много во златыхъ полатахъ пъловали есия, и образъ пречистыя Богородицы Одигитрія, юже святый апостоль Лука написаль, иже ходить во градъ и Пятерицею въ Лахерную святую, къ ней же святый Духъ сходитъ». Главною святынею Влахернской церкви были ризы Богородицы и священный источникъ, къ которому сходилъ Св. Духъ и омовение въ которомъ составляло священный обычай вмператоровъ. Но до конца XI въка между святынями храма не упоминается иной иконы, какъ особой святыни, кромъ той же Одигитріи. Но съ переходомъ императоровъ на жительство изъ стараго или большого дворца во Влахернскій и съ ростомъ этого храма въ главный монастырь Византіи, самое названіе Одигитріи легко могло зам'ьниться «Влахерискою», темъ более что судьбы иконы после латинскаго взятія становятся смутны и требовалось, можеть быть, прикрыть переменою



тери, отнесенный на 300 леть ранее. Наиболее исное свидетельство въ пользу того, что название Власериской въ XI веке стали давать Одинитрии, находится въ хронике Миханла Атталіота подъ 1071 годомъ, см. Боннское изд., стр. 153: разсказывается, что Романъ Діогенъ во время похода противъ Альп-Арслана, близъ взятаго Манзикерта (на Ванскомъ озере), выказваль особенную жестокость въ своемъ усердіи къ установленію вомнской дисциплины, присудивъ солдата, за покражу турецкаго осленка, къ урезанію носа, что и было исполнено надъ несчастнымъ, искавшимъ прибежница у самой Влахернской иконы, находившейся въ походе, по обычаю: проваддорного (ἀνθρώπου) μεσίτην την πάνσεπτον είχονα της πανυμνήτου δεσποίνης θεοτόχου της Βλαχερνιτίσσης, ητις είωθει τοῖς πιστοῖς βασιλεῦσιν εν έχστρατείαις ὡς ἀπροσμάχητον ὅπλον συνεχστρατεύεσθαι, οὐχ εἰσήει οἰχτος τῷ βασιλεῖ, ἀλλ' οὐδ' αἰδῶς τῆς εχ τοῦ θείου εἰχονίσματος ἀσυλία. 'Ορῶντος δ' αὐτοῦ καὶ πάντων καὶ αὐτῆς τῆς εἰχόνος βασταζομένης, ἀπετμήθη τῆν ρίνα и пр.

<sup>1)</sup> Подъзуемся случаемъ исправить свою невольную прежиюю ошибку: въ соч. «Византійскія церкви и памятники Константинополя», стр. 95 сообщено свёдёніе изъ путешествія Клавихо, на основаніи французскаго перевода, изданнаго въ 1883 г. проф. Ф. К. Бруномъ, что икона Одигитрів «сдёлана на Каменной Плить», «імаде de S. Marie, герге́венtе́е виг ипе pierre de taille». Между тёмъ, подлинный текстъ Клавихо, изданный И. И. Срезневскимъ въ «Сборникъ Отд. Русск. яз. и Сл. И. Ак. Наукъ», т. 28, стр. 82, гласитъ: імаден езtа pintada en una tabla quadrada. Ошибка повторена Х. М. Лопаревымъ въ изданіи Палюминчества Антонія, стр, ХСІІ. Клавихо сообщаеть, что икона помѣщалась въ маленькой церкви Sancta Maria della Dessetria (изъ Ноdедетіа), но украшенной внутри мозанками, что доска имъ́етъ 6 пальмъ въ ширину и столько же въ длину, стоитъ на двухъ ножкахъ, по-крыта серебромъ, и украшена изумрудами, сафирами, бирюзою и жемчугомъ (alxofar).

пмени перемѣну вконы. Но и въ этотъ второй періодъ Влахериская икона, кромѣ одного указаннаго случая, представляетъ типъ Одигитріи. Икона Успенскаго собора представляетъ важнѣйшее тому доказательство и древиѣйшій образецъ.

Икона (чудотворная) Успенскаго собора въ Москвъ, посящая имя Влахериской, представляеть фигуры Матери и Младенца, исполненныя, прежде всего, общимъ рельефомъ (повидимому, изъ воскомастики) и дополнешныя живописью, на деревянной доскъ, выш. 0,47 и шир. 0,35 м. Надиясн около фигуръ позднъйшія или даже новъйшія, если не подновлены: MP OV H KVPIA TIC MONIC EI BAAXEYPENEC. Рельефъ подянмается надъ доскою илоскимъ слоемъ до 2 сант. толщины. Фонъ темнозеленый, поновленный и слишкомъ свёжій. Нимбъ имбеть желтокоричневый оттенокъ (красной охры), фелонь Богородицы малиноваго цвета, также гиматій Сына, хитонъ темнозеленый, какъ и одежды Младенца, и головной убрусъ Матери. Лики представляють темнокоричневатый, съ оливковыми тінями, топъ, свойственный древнійшимъ иконамъ, въ роді Афонской Иверской, и вообще носять на себь тоть характерь древности, который вовсе не отвічаеть тонамъ одеждь, явно происходящимъ отъ поновленія. На ликахъ шикакихъ бликовъ, оживокъ, все исполнено общимъ, еще художественнымъ письмомъ древняго искусства, и волосы покрыты общимъ коричневымъ тономъ, съ легкою, едва замътною раздълкою локоновъ. Но всего болье характеру древности отвічають самыя лица фигурь и общія черты композиціи: перстосложеніе Спасителя троеперстное, не именословное, рука Богоматери прижата къ груди, взглядъ ея широкихъ глазъ строгъ, неподвиженъ, и въ отличіе отъ нея оживленное и подвижное лицо Сына, еще вполив детское, прекрасной живописи, хотя не чуждой некоторой резкости во взглядь, происходящей отъ яркаго бълаго зрачка, поставленнаго среди темнаго глаза, окруженнаго густою тенью. Икона заслуживаеть быть исполненною въ снимкъ fac simile 1).

Въ рѣзномъ авонскомъ образкѣ и на иконѣ Успенскаго собора Мать изображена совершенно одинаково: погрудь, впрямь, лѣвая рука поддерживаеть Младенца спизу, правая открыта, приподнята и слегка прижата къ груди, какъ бы сдерживая глубокую и волнующую радость. Младенецъ сидить на рукахъ Матери почти впрямь, но съ замѣтнымъ поворотомъ ногъ, по ихъ положенію, и, держа въ лѣвой рукѣ свитокъ, благословляетъ правою. На образкѣ Опъ держитъ свитокъ между пальцевъ, — положеніе проще и древнѣе, въ другомъ случаѣ — упирая свитокъ себѣ въ колѣно,



<sup>1)</sup> Пока дучшее воспроизведение сдълано въ изд. Кн. Ширинскаго-Шихматова: Альбомъ Моск. Успекскаго собора, 1896, табл. 63.

что болье изысканно и поздиве. Сходень и стиль простой, широкій и еще чуждь мелкаго дробленія складокь и утонченныхь пропорцій, какъ и удлиненныхь формъ, свойственныхъ византійскому искусству съ десятаго въка. Мы видимъ здъсь округлое лицо, широкій носъ, полныя губы, открытый взглядъ большихъ и красивыхъ глазъ, устремленный на зрителя. Но главною чертою древняго типа въ нашихъ глазахъ является полное спокойствіе объихъ фигуръ, которое можетъ даже показаться лишеннымъ выраженія, по привычкъ къ инымъ лирически настроеннымъ типамъ современной иконописи. Этотъ древній величавый типъ Богородицы не удовлетворялъ уже въ XII въкъ и сталъ постепенно замъняться другими болье экспрессивными ликами.

На Авонт есть три иконы Одигитріи съ надписаніем этого вмени и птальній рядь другихь безь этого имени и повторяющихь типь во встя подробностяхь. Начинаем съ первыхь. В Руссикь, между иконами, хранящимися въ ризниць, имтется Одигитрія съ именем. Это (рис. 58) бывшая мтетная икона обычнаго размтра для небольшихь, но многочисленныхъ церквей св. Горы, около полутора аршинъ вышиною, погрудная, немного ниже пояса главной фигуры. Письмо прекрасное, XVI вта съ нтекоторою сухостью. Глаза Богородицы смотрять на эрителя, Младенца — также. Противъ предыдущей иконы различіе ограничивается чертами лиць, принявшими здто сухую строгость и худобу позднтишей иконописи.

Вторая икона фресковая (рис. 59) скопирована была для собранія авонскихъ снимковъ Севастьянова; но, по привычкѣ французскихъ мастеровъ, для него работавшихъ, пріукрашена, сдѣлана моложе въ возрастѣ Матери и вообще утратила въ характерности. Надпись и здѣсь находится съ правой стороны отъ фигуры. Переводъ совершенно тотъ же, и время—XVI или XVII вѣкъ.

Къ этой иконѣ весьма близко подходить плохая икона итальянской работы XVII вѣка, изданная Даженкуромъ¹), какъ рѣдкій остатокъ византійской древности, добытый будто бы виѣстѣ съ латинскимъ завоеваніемъ: мы не упоминали бы этихъ понятныхъ промаховъ ревностнаго антиквара, если бы не нуждались и теперь раскрывать ту почву, на которой выросло западное пониманіе византійскаго искусства. Даженкуръ посвящаеть этой убогой иконѣ рядъ лирическихъ отступленій и разсужденій объ упадкѣ искусства Византіи.

Третья вкона, описываемая нами въ отдъл авонскихъ стенописей, относится къ XVII веку, молдовлахійского происхожденія, съ надписями славянскими надъ миніатюрами Акависта и греческою надписью имени Оди-

<sup>1)</sup> Storia dell'arte, Prato, 1829, Pittura, tav. 87, vol. IV, pag. 312-314.

витріи. Для насъ важно здісь изображеніе двухь ангеловь вверху, благо-



58. Икона «Одигитрів» въ Руссикъ.

словеніе троеперствое, а не именословное и типическое повтореніе всёхъ черть въ лик'в Младенца.



59. Икона Одигитрів по прориси экспед. П. И. Севастьянова.

Икона Богоматери *въ Ксенофи*, отличнаго письма XVI вѣка, имѣетъ для насъ одно значеніе, какъ представительница безконечнаго ряда мѣстныхъ иконъ Одигитріи безъ надписанія этого имени, но съ тѣмъ же торжественнымъ характеромъ, какой свойственъ мѣстнымъ иконамъ. Взгляды устрем-

мены на молебщика, Младенецъ благословляетъ именословно, но свитокъ его разверпутъ и на немъ читается: «Духъ Господень на мив» и пр. См. фот. 135. Выш. 1 м. 21 сант., шир. 71 с.

Въ этомъ же ряду можно указать два образка, рѣзные изъ слоновой кости, XI или XII вѣка, съ изображеніями Одигитріи, вполнѣ тождественными даже въ деталяхъ съ авопскимъ образкомъ: образки же, находящіеся въ Луврѣ и Гильдесгеймѣ, изданы у Rohault de Fleury, Vierge, pl. 143 и 144.

Наконецъ, въ патріархіи Константинопольской, т. е. въ соборѣ Фанара, извѣстнаго Константинопольскаго предмѣстія, находится замѣчательный мозаическій образт Божіей Матери Одигитріи, вышиною съ небольшую мѣстную икону, около пяти четв. аршина, составляющей дружку другой мозаической иконѣ І. Предтечи, также помѣщенной рядомъ, на правомъ клиросѣ церкви, въ темномъ углу. Одигитрія мозаической иконы отличается замѣчательною близостью къ иконѣ Успенскаго собера: Богородица изображена прямо смотрящею на молебщика, рука ея покоится на груди, но Младенецъ скомпонованъ иначе, ближе къ Иверской иконѣ. Хитоны фигуръ здѣсь темносиняго цвѣта, верхнія одежды—малиноваго. Волосы Младенца курчавятся, въ отличіе отъ Московской иконы, и въ ликѣ Богоматери носъ имѣегъ загнутую форму, какъ въ Иверской иконѣ. Но и здѣсь мозаикою заполнена поверхность плоскаго рельефа, которымъ выдѣлены фигуры надъ золотымъ фономъ, набраннымъ мозаикою.

Должно зам'єтить, что и мозаическій образъ Предтечи, представляющій всів черты рацней византійской живописи VIII—IX столістій, исполнень кубиками также по ремефу, повидимому, составленному изъ воскомастики. Было бы особенно важно для изученія древняго византійскаго искусства изслієдовать стиль и технику этихъ иконъ, и имъ подобныхъ (икона въ Маріуполіс, образокъ Архангела Михаила въ сокровищниціє св. Марка въ Венеціи и др.).

Какъ рано Одигитрія стала образцомъ, своего рода оффиціальнымъ, для изображеній Божіей Матери, показываеть существующая досель извъстная чудотворная икона въ римской базиликь Маріи Маджіоре. Правда, посль подробнаго пересмотра всьхъ досель извъстныхъ свидътельствъ объ иконъ, сдъланномъ въ сочиненіи 1) падре Гарруччи и его выводовъ, уже пельзя 2) утверждать существованія этой иконы при папъ Григоріи Великомъ, будто бы несшемъ эту икону въ процессіи 590 года, однако, тотъ же историкъ древнехристіанскаго искусства рышлся внести ее, какъ памятникъ

<sup>1)</sup> P. Raffaele Garrucci. Storia dell'arte cristiana nei primi otto secoli della chiesa. 1876. III, tav. 107, 1; pag. 15-17.

<sup>2)</sup> Между тыть преданіе повторено въ соч. Robault de Fleury, Vierge, pag. 31.

въ число древностей первыхъ восьми въковъ церкви. Къ сожалънію, этотъ историкъ, завъряющій, что онъ впервые даеть точную прорись иконы, насколько можно было снять внъ серебряной ризы, понималь это дъло по старому, такъ, какъ понимали въ начале XIX века: снимки и прориси передъланы рисовальщикомъ, уничтожившимъ характерныя черты и сообщившимъ всему свой однообразный пошибъ. Но въ данномъ случат дъло осложияется еще тымъ, что въ популярномъ римскомъ 1) изданіи сборника снимковъ «увенчанныхъ» золотымъ венкомъ иконъ Божіей Матери, относящемся къ концу XVIII стольтія, представленъ рисунокъ, настолько близкійкъ прориси Гарруччи, что невольно приходить на мысль простое заимствованіе ученаго іезунта. Между тыть во всых снимках повторяется однаособенность изображенія: Богоматерь, держа Младенца объими руками, сложила кисти ихъ, какъ бы отъ легкаго ихъ утомленія. Эта черта чёмъ проще, тымъ менье извъстна древней иконописи, избъгавшей всякихъ реальныхъ деталей, излишнихъ для религіознаго типа. Вторая подробность: книга въ лъвой рукъ Младенца также указываетъ на передълку иконы или перепяску ея въ эпоху развитія итальянской живописи, между XIV и XVI стольтіями. Если, далье, всмотримся въ манеру изображенія одеждъ, которыхъ складки всего легче передать прорисью, то онъ прямо выдають свое происхождение изъ того же времени. Но если, поэтому, мы выделимъ этиособенности, повидимому поздивишаго происхожденія, изъ даннаго типа, все же остается еще одна: повороть головы Младенца къ Матери, который мы считаемъ возможнымъ относить къ поздвъйщей варіаціи лика Одигитріи. Такимъ образомъ, эта римская икона должна бы представлять произведение эпохи, непосредственно следующей за иконоборствомъ. Съ этимъ согласна и одна деталь, весьма типичная въ письмъ: надъ челомъ Матери на ея фелони вышитъ крестъ, особенность иконъ Богородицы после восьмаго века. Икона, судя по ея размърамъ (выс. pal. 4, lar. 3 у Bombelli) 3), была мъстною, въ грековосточномъ иконостасъ, и привезена уже въ періодъ наплыва греческихъ произведеній въ Римъ, въ ІХ—Х стол. Рисунокъ, сообщаемый у Рого де Флёри, остается почти тоть же<sup>3</sup>). Первое точное извісстіе объ иконъ относится къ 1300 г.



<sup>1)</sup> Raccolta delle Imagini della B. M. Vergine, ornate della corona d'oro, data in luce da Pietro Rombelli incisore. Roma. 1792, IV pag. 81—90, tav.

<sup>2)</sup> У Rohault de Fleury 1 м, 40 с. на 0,75 м. Окладъ покрываетъ все, кромъ обоихъ ликовъ и десницы Младенца.

<sup>3)</sup> Rohault de Fleury, Vierge, р. 37, передаеть, что ему удалось осмотрѣть икону въ оригиналѣ (что—замѣтимъ кстати—вовсе не составляеть особой трудности) и что онъ убѣдилоя въ ея принадлежности къ «первой византійской эпохѣ», хотя судилъ только на основаніи ликовъ, единственно открытыхъ. Онъ указываетъ нѣкоторыя черты этого типа: удлиненіе носа, приподнятыя ноздри, большіе глаза, малый рость, удлиненіе надбровной дуги до вѣкъ и пр. Но все это черты византинизма ІХ—Х стол., и если память меня не обма-

Первое историческое свёдёніе о другой, не менёе знаменитой, Одигитріи Смоленской относится къ 1398 году и передаєть, что эта икона была перенесена въ Москву и поставлена въ дворцовой церкви Благовещенія. Всё предыдущія свёдёнія объ иконё смёшивають фактъ существованія иконы съ разными вымыслами: она была дана царемъ Константиномъ Багрянороднымъ дочери въ Россію, а Владиміръ Мономахъ поставилъ ее въ храмё Успенія въ Смоленскё. Во всякомъ, однако, случаё, икона не можетъ быть поэже XII столётія, хотя въ современномъ своемъ видё им'єсть очень мало отъ того времени. Но самая концепція иконы лучше многихъ передаєть греческую Одигитрію: Младенецъ смотрить прямо на молебіцика и, благословляя именословно, держитъ въ лёвой свитокъ.

Смоленская икона отступаеть отъ Одигитріи, своего древняго оригинала, не только по стилю, экспрессій, но и по различнымъ мелочнымъ деталямъ композицій или такъ наз. рисунка, такъ какъ, очевидно, не всегда оригиналъ переводился на доску механическийъ переводомъ, съ готоваго бумажнаго рисунка, но и отъ руки, какъ напр. требовалось при воспроизведеніи мѣстной иконы въ размѣръ моленной или подобныхъ случаяхъ. Типъ Богоматери сохранилъ матрональныя черты въ ликѣ, но пріобрѣлъ нѣкоторую одутловатость, и виѣстѣ съ тѣмъ черты лица стали мельче, голова поставлена прямѣе, Младенецъ также повернутъ головою прямо на молебшика.

Подобная Смоленской иконт чудотворная Тихвинская, яв. 1387 года, размтромъ близка къ Иверской и Смоленской, но, отступая отъ этой последней и отъ ея оригинала — Одигитріи, приближается къ Иверской по сочиненію. Покрывало ея мафорія болте открыто, черты лица столь же тонки, но строже, волосы Младенца курчавятся, и Онъ изображенъ смотрящимъ на Мать. Впрочемъ, различеніе встать мелочей изображенія, чтобы быть точнымъ, должно бы быть сдёлано на мёстт, или путемъ сравненія точныхъ копій, а такихъ доселт не было исполнено никогда. Прибавимъ, что господствующіе слухи о томъ, что Тихвинская икона, изъ большинства чудотворныхъ иконъ, предпочтительно отличается не подновленною сохран-

нываеть, то я лично, осматривая оригиналь, лёть пятнадцать тому навадь, относиль образь только къ этому времени. Поминтся, меня поразила тогда же неслучайная близость извісстной Мадонны da Granduca Рафазля къ этому образу, и пришлось даже посётить вновь византійскій образець, чтобы убіднться, что если онъ быль, дійствительно, освіжень уже въ эпоху расцвіта итальянской живописи, то черты оригинала лучшихъ времень Византім еще въ немъ остались во всей силів, слідовательно, говорять противь того, чтобы этоть списокъ Одигитріи быль наиболіве раннимъ, какъ того, очевидно, домогается упомянутый издатель большихъ томовъ объ вконографіи Св. Дівы. Хотя этоть послідній подъ «древнимъ» или «примитивнымъ византинизмомъ» разуміветь именно эпоху VI—Х вв., даже ХІ—ХІІ стол., въ отличіе оть позднійшаго, оть XV віка и до нашего времени, однако временемъ происхожденія римской иконы онъ также назначаеть V вікъ.

ностью, позволяють считать эту икону драгоценнымь памятникомъ древности и желать ея скорейшаго научнаго воспроизведения въ снимкъ.

Драгоцінная Пименовская икона Московскаго Благовіщенскаго собора, принесенная, по преданію, изъ Константинополя въ томъ же 1387 году, съ изображеніемъ Младенца на лівой рукі, но съ нікоторымъ варіантомъ въ изображеніи Матери, склонившейся къ Сыну, темнокоричневаго письма (подновленнаго въ новійшее время), заслуживаеть стоять на ряду съ перечисленными драгоцінными памятниками.

Въ 1351 г. еп. Суздаля Діонисій заказаль съ образа Одигитріи въ Константинополь два списка «въ ту же мьру и въ должину и въ ширину» и прислаль ихъ на Русь. Одинъ быль поставленъ въ Суздальскомъ соборъ, другой въ ц. Спаса въ Нижнемъ Новгородь 1).

Кромѣ многочисленныхъ копій Смоленской Одигитріи, находящихся въ Лаврѣ преп. Сергія, Шуѣ, Костромѣ и пр., мы можемъ представить замѣчательный (табл. ХХІ) по сохранности образъ Одигитріи во Владимірѣ Волынскомъ. Это икона изъ разряда мѣстныхъ, не позже ХVІ вѣка, и въ письмѣ представляетъ любопытное сочетаніе византійскаго типа съ итальянскою живописью. Богоматерь смотритъ прямо передъ собою на молебщика и имѣетъ чрезвычайно моложавый видъ, правая рука ея раскрыта передъ грудью и отличается длинными пальцами, напоминающими Перуджино. Младенецъ въ свѣтлой рубашкѣ, подпоясанной, и мантіи, мелко праффированной, благословляетъ тройнымъ перстосложеніемъ, а лѣвою рукою поддерживаетъ мантію. Удлиненный овалъ лика Маріи и итальянскій типъ ребенка полны своеобразной красоты. Поле покрыто басменнымъ окладомъ, тонко набитымъ травными рисунками въ стилѣ Возрожденія. Икона, должно быть, привезена съ юга изъ Молдавіи и представляетъ интересъ по аналогіи съ аеонскими типами.

Въ Зографскомъ монастырѣ указывается на большую икону Богоматери, такъ наз. «акаенстную» <sup>2</sup>), какъ на святыню, сохранившуюся отъ ХІІІ столѣтія, когда обитель будто бы претерпѣла отъ латинъ, насильно вводившихъ унію. Икона, на самомъ дѣлѣ (рис. 60), не имѣетъ ничего общаго съ такою древностью и относится къ XVII вѣку. Но она не лишена интереса и по соотношенію лика Одигитріи, съ которой она списана, съ акаенстомъ, и по строгой передачѣ типа <sup>8</sup>).



<sup>1)</sup> Ровинскаго, Исторія русскаго иконописанія, стр. 8.

<sup>2)</sup> Изложеніе легендъ, сопровождаемое, къ сожалѣнію, невѣрными снимками, находится въ книгѣ: «Вышній покровъ надъ Анономъ, или сказанія о святыхъ чудотворныхъ во Анонѣ прославившихся иконахъ», М. 1892, изд. 8, по указателю.

<sup>3)</sup> Московскому вкомописцу Никитину въ 1668 г. было заказано написать для антіохійскаго патріарха «образъ Пречистыя Богородицы Одигитріи съ акаенстомъ самымъ доб-

Но въ одномъ Ватопеде есть три почитаемыя иконы въ типе Одигитріи, котя ове уже не могуть назваться снимками славной иконы. Все



60. Икона Б. М. «Акаеистная» въ Зографѣ.

эти иконы относятся къ поздивищей эпохв и не раньше XVII ввка. Какъ обыкновенно бываетъ, преувеличенно строгій, холодчый характеръ этихъ

рымъ письмомъ»: Забъяннъ И. Е. Матеріалы для ист. рус. иконоп., во Врем. М. Общ. И. и Др., кн. 7, стр. 92—95.

изображеній, уже пе отвічавшій религіозному настроенію, способствоваль сложенію легендь о суровых в казняхь, постигавших в дерзкую руку. Такова напр. икона (рис. 61) Богоматери «закланная», находящаяся въ темномъ углу притвора передъ приділомъ Св. Димитрія, легенда о которой объясняеть изъянь въ ликі изступленісмъ монаха, пронзившаго икону ножомъ. На этой иконі Мать охватила правою рукою ножку Сына. Вторая икона (рис. 62) названа «предвозвістительницею», потому что, по преда-

нію, остановила императрицу Плакидію, когда она изъ притвора намфревалась войти въ храмъ. Третья, называвшаяся ранте Одигитріею, получила названіе «Келаринцы» и сохраняется въ дохіарной, гдѣ и успѣла уже, среди копоти, превратиться въ старую, если не древнюю. Но мы въ этомъ перечнъ исключаемъ всъ варіанты основнаго типа, такъ какъ относимъ эти разновиднести типа Одигитріи къ особому лику. Такихъ варіантовъ въ Ватопедъ найдется до десятка,локазательство типичности этого типа.

Въ этой разновидности типовъ Одигитріи различіе отъ основнаго заключается въ томъ, что Мать



61. Ватопедъ. Образъ Б. Матери.

представляется любовно обращенною къ своему Сыну. Повидимому, такое, выражаясь новымъ языкомъ, экспрессивное оживленіе лика появилось почти вмѣстѣ съ самымъ типомъ, — такъ несвойственно было живописи отрѣшиться отъ выраженія материнской любви въ подобномъ образѣ идеальной любви Матери, и потому это выраженіе такъ и осталось очень разнообразнымъ и въ то же время неопредѣленнымъ: ремесленники и иконописцы не находили приличнаго движенія или жеста для своей мысли. Въ этихъ опытахъ сосредоточился характеръ главныхъ прославленныхъ иконъ древности неріода, непосредственно слѣдующаго за иконоборствомъ. Такова напр. на

первомъ мѣстѣ Иверская Богоматерь, которой строгій ликъ такъ чудно смягченъ наклоненіемъ головы къ Младенцу. Мы должны безусловно признать, что въ этомъ ликѣ, величавомъ не по одной славѣ его чудотворенія,



62. Ватопедъ. Икона Б. Матери «Предвозвѣстительницы».

ремесло выказало себя, всл'єдствіе своей художественной слабости, сильн'є собственнаго искусства.

Среди образовъ, поставленныхъ вдоль стъпной полки по лъвую сто-

рону собора въ Ватопедъ, имъется замъчательный образъ Одигитріи съ надписью этого имени на металлическихъ табличкахъ (читается — Н ОДН-



63. Икона Одигитріи въ Ватопедъ.

ГНТРНА). Икона (рис. 63) представляеть следующую, чисто асонскую особенность: доска ся имееть 57 на 42 сант., тогда какъ металлическій (дурнаго серебра) окладъ, набитый на эту доску, имбетъ только 52 сант. вышины. Внутри этого оклада написана Одигитрія съ Младенцемъ, чтобы не пропадать окладу даромъ, безъ иконы, но настолько неловко, что напр. плечо Младенца вышло узко, а въ другихъ мъстахъ осталось поле не заполненное живописью, очевидно, взамънъ истлъвшей ранъе древней иконы. Однако, письмо върно передаеть очеркъ Одигитріи, хотя написано уже въ XVI въкъ, а окладъ относится еще къ XIII или XIV стольтію, не поздиве. Оставленнос пустое мъсто для двухъ маленькихъ ангеловъ наверху такъ и осталось не записаннымъ, потому что, быть можетъ, иконописецъ уже не зналъ, что при Одигитрів пишутся эти два ангела. Кайма внутренняго образа дополнена кусками, а по низу грубымъ листомъ, которымъ прикрыта часть надписи. Насколько живопись не представляеть никакого интереса, настолько окладъ и въ кускахъ заключаетъ въ себъ много любопытнаго. Поле иконы выбито и дополнено резьбою въ виде сплошныхъ разводовъ лилій или криновъ съ крестиками въ промежуткахъ: вся эта ръзьба была наполнена нъкогда финифтью зеленоватаго цвёта, которая сохранилась только въ нёкоторыхъ мъстахъ. Нимбы исполнены сканью изъ ленточныхъ разводовъ, образующихъ сложныя плетенія во вкуст XIII стольтія, а среди нихъ въ пяти кружкахъ посажены выпуклые щитки или «вуколы», на которыхъ ръзьбою выполнены декоративные кресты и звъзды, въ фонахъ залитые зеленою, синею и красною финифтью. По кайий расположены попереминно поля криновъ и вуколовъ, а между ними рельефныя пластинки. Внутренность плетеній заполиена бирюзовою финифтью. Десять рельефовъ отличаются хорошею работою и представляють обычные господскіе праздники: Благов'єщеніе (О ХЕРЕТНСМОС), Крещеніе (еще съ двумя ангелами), Сретеніе, Рождество, Входъ въ Іерусалимъ, Воскрешеніе Лазаря, Распятіе, Воскресеніе, Преображеніе, Пятидесятница, Пластинка съ бюстомъ ап. Павла поздняя и закрыла часть надписи.

Ватопедская «Предвозвѣстительница» (рис. 62) есть фресковое изображеніе, заполнившее нишу въ боковомъ внутреннемъ притворѣ Ватопедскаго собора, начинающейся отъ пола всего на высотѣ трехъ четвертей аршина, и само имѣетъ въ вышину около двухъ аршинъ, одинъ метръ въ ширину и представляетъ, явно, не икону, но декоративное произведеніе. Въ новѣйшее время фреска была прикрыта серебрянымъ окладомъ. Письмо одновременно съ иконою «Ктиторской» Божіей Матери (см. ниже).

Другая ватопедская фресковая икона Богородицы (рис. 64) находится въ главномъ притворѣ собора и еще яснѣе обнаруживаетъ свое декоративное происхожденіе, такъ какъ помѣщена въ концѣ нартекса, гдѣ осталось свободное мѣсто. Образъ этотъ относится къ тому отдѣлу варіантовъ Одигитріи, который открывается Иверской Богоматерью и представляеть ликъ

Матери съ наклоненіемъ головы къ Младенцу, и, очевидно, поэтому названъ въ надписи «скоропослушницею» и отмъченъ датою 1704 года 1).



64. Фресковое изображение Б. М. въ нартэкси Ватопеда.

<sup>1)</sup> Того же происхожденія названіе шконы въ Дохіарѣ: см. «Вышній Покровъ», стр. 43. Время написанія XV—XVI стох.

Насколько, затёмъ, и впослёдствіи образъ Одигитріи продолжаль быть излюбленнымъ типомъ для мёстныхъ образовъ Богоматери, а также и для мелкихъ моленныхъ иконъ, можно видёть напр. изъ Описи 1) Московскаго Успенскаго собора, составленной въ начал XVII вёка: въ ней насчитывается двадцать одна икона Одигитріи.

Въ той же описи насчитываемъ 13 образовъ Богоматери «Умиленія», особенное представленіе которой заключается въ умиленномъ настроеніи Матери и Сына. Мать не смотрить на молебщика, но на Сына, обнимающаго ее объими руками, или даже прильнувшаго къ Ней своими устами. Иногда Младенецъ сидить на лъвой рукь, иногда на правой, какъ во Владимірской иконь, которая можетъ почитаться руководящей въ этомъ ряду. Такъ, нельзя не обратить вниманія на малый размъръ этой иконы: если иконы Одигитріи были чаще всего «мъстными» образами, то эта икона по своему характеру, прежде всего, есть молебная, домовая икона, и отсюда объясняется ея сердечное настроеніе. Замъчательно, что, несмотря на понятныя отклоненія, иконы «Умиленія» и вообще отличаются меньшими размърами и, для приданія имъ должнаго величія въ церкви, должны быть помъщаемы въ особыхъ кіотахъ, поставляемы на подножіяхъ («иконостасахъ») или устраиваемы въ монументальныхъ нишахъ и пр.

На первомъ мѣстѣ (рис. 65) стоящая здѣсь икона Владимірской Богоматери принесена во Владиміръ въ 1155 году <sup>3</sup>). Время появленія подобной ей по способу изображенія—Іерусалимской Божіей Матери, пока не можетъ быть опредѣлено даже и приблизительно. Тоже должно сказать о Кипрской иконѣ «Умиленія», одинъ списокъ которой находится въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ. Легенды о Римской, иначе —Лиддской или также — Халькопратійской иконѣ явно повторяютъ сказанія объ Одигитріи и Иверской иконахъ. Но списки этихъ иконъ мы находимъ въ древнихъ иконахъ грузинскихъ церквей, оть 12 до 15 столѣтій.

На Авонѣ множество иконъ Богоматери этого тппа, есть между ними и древнія, и прославленныя чудотвореніемъ, и сохранившія хотя общій очеркъ отъ древности. Таковы: въ Ватопедѣ — икона Ктиторская (рис. 67) или Алтарная, въ алтарѣ, противъ престола, въ драгоцѣнномъ окладѣ, о которомъ говоримъ въ описаніи. Но древность иконы не можетъ восходить далѣе XII столѣтія, и сказаніе объ нападеніи Арабовъ надо было бы перенести на Турокъ. Большая икона Богородицы, стоящая (см. ниже) у столба въ Ватопедѣ, могла быть написана еще въ XIV вѣкѣ и принадлежала св.



<sup>1)</sup> Русская Историческая Библіотека, ІІІ, 1876, стр. 295-373.

<sup>2)</sup> Воспроизводимъ снимокъ драгоцъннаго списка иконы, сдъданнаго Симономъ Ушаковымъ и поступившаго изъ колл. Н. М. Постникова въ иконное собраніе Н. П. Лихачева.

Софін Солунской. Къ тому же времени или даже къ XV вѣку должны относиться икона Божіей Матери Попской въ Хиландарѣ и вкона «Сладкато Цплованія» въ обители Филовея.



65. Икона Владимірской Богоматери въ снимкъ Симона Ушакова.

Къ числу оригинальныхъ композицій принадлежать: прославленная икона «Достойно есть» въ Протать, на которой Мать держить Сына съ своей правой стороны, нѣжно его обнимая и охватывая Его правую руку, при чемъ оба смотрять, видимо, на поклонника, и Младенецъ держить раз-

вернутый свитокъ. Это нежное прижимание приподнятаго Младенца придаетъ особенную экспрессию образу.

Чудотворная якона Иверской Божсіей Матери (табл. XVII), изв'єстная въ Ивер'є подъ именемъ «Портантиссы», т. е. «Вратарницы», пом'єщается въ особомъ прид'єд'є или, точн'єе, отд'єдьной часовн'є. Правда, эта малая церковь стоить въ отдаленіи отъ врать, во двор'є, и чудотворная икона, не сходится по величин'є съ собственными «вратарными» иконами, исполнявшимися на Аеон'є въ большемъ разм'єр'є. Преданіе построено, однако, именно на этомъ обстоятельств'є пом'єщенія вконы въ боковой церкви и сообщаетъ разныя подробности о томъ, какъ благочестивая вдова пустила по морю этотъ образъ при иконоборческомъ цар'є Оеофил'є въ 829 г., и какъ образъ чудесно явился въ Ивер'є при игумен'є Евенмів, изв'єстномъ переводчик'є книгъ Священнаго Писанія на грузинскій языкъ и сын'є основателя обители Іоанна Ивера, скон. въ 1028 г. Преосв. Порфирій признаетъ эту древность иконы, но, видимо, сомн'євается въ подробностяхъ историческихъ. Барскій называетъ икону «страшно-зрачною», но пр. Порфирію она показалась «величественною съ выраженіемъ вовсе не грознымъ».

На нашъ взглядъ, строгій ликъ Иверской Богоматери, несомивино, составляль опредъленную задачу ея живописца, и напоминаеть историческій типъ Авины, съ ея суровымъ неподвижнымъ оваломъ и большими, широко раскрытыми глазами. Коричнево-оливковый тонъ лика, безъ моделлировки и отгіненія и безъ румянца, на этотъ разъ даже блідный и строватый, остался почти нетронутымъ. Сравнительно съ орвгиналомъ, московскій списокъ иконы кажется сочнаго, теплаго колорита и передаетъ лишь рисунокъ оригинала въ общихъ чертахъ, измёняя самое письмо, а съ нимъ и выраженіе. Уменьшенный списокъ, хранящійся въ Малой дворцовой церкви Ливадін, представляеть уже только общую композицію и вовсе не передаеть ни чертъ, ни выраженія, какъ и образъ Сіонскаго собора въ Тифлисъ. Иверская Богоматерь изъ всёхъ чтимыхъ иконъ Богоматери можеть наиболье по праву быть относима ка иконоборческой эпохв. Замьчательная широта письма отличаетъ эту икону наравић съ Богоматерью Кукузеля, а облесоватый тонъ письма свойственъ именно миніатюрамъ IX въка. (Теплый тонъ эмалеваго письма созданъ былъ Х векомъ). Ликъ Младенца иметъ большіе глаза, свътлокаштановые волосы, раздъланные мелко, но не бликами, а тенями. Тонъ тела теплый, въ теняхъ оливковый, съ легкимъ румянцемъ на лбу, щекахъ и губахъ, съ красноватыми бровями. Ликъ Богоматери имфеть характерный длинный носъ, слегка загнутый на концф, съ темнымъ штрихомъ на переносицъ, подъ глазами и округлымъ подбородкомъ. Подъ мафоріемъ виденъ чепецъ, образующій направо складки и открывающій сліва ухо.

Икона, кром'т ликовъ, вся покрыта сплошнымъ чеканнымъ серебрянымъ окладомъ, къ которому относится надпись, находящаяся винзу справа. Рисунокъ чеканнаго поля состоить изъ разводовъ съ розами внутри по грузинскому образцу и типу. На грузинское происхождение указываеть также грубый параллелизмъ складокъ и стиль рельефовъ: прекрасные орнаменты соответствують здёсь детскому рисунку фигурь. Рельефы представляють апостоловъ: Филиппа, Оому, Андрея, Луку и др. Кайма набрана горельефными разводами съ пальметками. Наконецъ, вънцы поздивищей работы: XVII века, съ финифтью, и имеють форму пышпыхъ коронъ. Напротивъ, вънчики или металлические нимбы древняго происхождения, грузинскаго типа и отличнаго рисунка. По незу иконы идетъ грузинская надпись (вновь прочтена въ оригиналъ для насъ проф. Н. Я. Марромъ): «Царица, мать человеколюбиваго Бога, пренепорочная Дева Марія, помилуй душу моего господена великаго Кай-хосроя Квар-Кварашвили, а я, рабъ твой и лишенный всякихъ силь, достойный сожальнія, Амеросій, благодаря тебя, который удостоиль меня оковать это и украсить святой образь твоей Портантиссы. Прими въ жертву отъ меня гръшнаго эту малую мою дерзость и сохрани остатокъ моей жизни безъ гръха. И въ часъ исхода жалкой души моей помоги мив, разсви все списки монкъ грековъ. И поставь меня грешнаго у престола Сына и Бога Твоего и безначальнаго святаго Отца Его и Святаго Духа. Ныне и присно и во веки вековъ. Аминь».

Вся грудь иконы увѣщана золотыми и серебряными монетами и медалями ввзантійскими и русскими, орденами, панагіями, тѣльными крестами, крестами Св. Георгія, жемчужными ряснами и ожерельями, большимъ и драгоцѣннымъ вѣнечнымъ головнымъ уборомъ изъ золота и камней работы XVI вѣка, дорогими наперсными крестами, драгоцѣнными во всѣхъ отношеніяхъ энкольпіями, начельниками изъ народныхъ уборовъ балканскаго полуострова и пр., до жетоновъ, браслетовъ и брошей включительно. Ничего, древнѣе XVI вѣка, мы, однако, въ этихъ украшеніяхъ не встрѣтили.

Историческую характеристику прославленной иконы Б. Матери Троеручицы (табл. XVIII), находящейся въ Хиландарѣ, мы предпочитаемъ сдѣлать въ формѣ дополненій къ описанію 1) преосв. Порфирія: такъ вѣренъ быль его критическій взглядъ, когда онъ находиль необходимымъ остановиться на иномъ памятникѣ древности: «Подлѣ праваго клироса, въ особомъ помѣщеніи подъ навѣсомъ водружена поясная икона Богородицы, выдаваемая за Троеручицу преп. Іоанна Дамаскина, хотя на ней третьей руки нѣтъ». Въ настоящее время икона наглухо закрыта окладомъ, и мы не видали живописи, подъ нимъ скрытой. Навѣсъ нельзя принимать за игумен-



<sup>1)</sup> Hymemocmoie na Aoons, II, crp. 17-21.

ское место, и всю часть сказанія, о томъ трактующаго, должно считать обычнымъ дополненіемъ по рефлексу. «Длина ея — одинъ аршинъ и пять вершковъ. Грунтъ ея положенъ на полотив, приклеенномъ къ доскв: знакъ не глубокой древности»! Замъчание очень върное, но не безусловное, такъ какъ, после новейшихъ открытій коптской живописи, еще много следуетъ ожидать сюрпризовъ по грековосточной древности. «Богоматерь смотритъ на вст стороны» (на молебщика, но написано неумто). «Обличіе у нея славяносербское, а цвътъ лица оливковый». Эту замътку мы принимаемъ съ тою оговоркою, что подъ именемъ «обличья» должно разумъть стильный типъ, господствовавшій на Балканскомъ полуостровь въ періодъ процвьтанія сербскаго царства. «Отъ волось по челу и мимо носа къмъ то прочерчена тончайшая линія, закругленная къ зрачку ліваго глаза». Приводимъ и это мъсто описанія, какъ свидътельство, что при постановкъ новаго оклада икона не была переписана, такъ какъ черта доселъ видна. «Носъ прямъ, тонокъ и въ концѣ немного заостренъ и погнутъ справа налъво. Рогъ малъ и сжатъ. Лъвая ручка прижата къ груди. Младенца держить на десниць. Въ лиць выражено безстрастіе и кротость со строгостью. Головка Младенца приподнята вверхъ и написана такъ, что все лицо и особенно ротикъ изображены наискось. Ликъ его благообразенъ». Въ лицъ Младенца наиболее характеренъ быстрый взглядъ на Мать и серьезное настроеніе, придаваемое лицу напряженіемъ личныхъ мускуловъ. Оригиналъ иконы быль художественною работою. «Перстосложеніе правой ручки необыкновенно, а въ девой онъ держитъ маленькій шаръ, знакъ его вседержительства». Этотъ шаръ наиболее ясно свидетельствуеть о позднемъ происхожденіи иконы или о позднайшей переписка. «На задней сторона этой иконы изображенъ св. Николай Чудотворецъ. Монашеские разсказы о ней различны.... Что разсказъ, то разноголосица. Троеручица то на муль чудесно переносится изъ Сербін на Авонъ, то изъ Палестины приносится архіепископомъ Саввою въ Хиландаръ, а отсюда въ Сербію, оттуда же опять въ Хиландаръ, но уже сама на ослѣ является здѣсь и ставится въ алтаръ, изъ котораго чудесно переносится на игуменское мъсто. Гораздо лучше, проще и правдивъе запись о Хиландарской Богоматери достопочтеннъйшаго въ свое время духовника и старца Никанора, составленная имъ въ 1685 году: «Обрътохъ уписано, яко икона глаголемая Троеручица сама своимъ мановеніемъ и чюдотвореніемъ пришла есть изъ Богохранимаго града Скопіа, иже иногда въ немъ Българомъ царствующимъ отъ монастира глаголемаго Троеручица. Обаче числа лътъ не бъ писано» и пр. Изъ этой записи Порфирій открываеть, что икона получена была изъ сербскаго города Скопів, въ которомъ быль монастырь Троеручицы, а Болгары овладъли городомъ въ 1203 году, и сербскій жупанъ Стефанъ съ сыномъ могли перенести икону, и объ этомъ обстоятельстве вспоминаетъ Барскій, когда говоритъ, что икона «дарована отъ ктиторовъ». Мы прибавимъ, что, судя по письму, этотъ списокъ сделанъ былъ после 1377 года, когда Хиландарцы получили въ Скопіи подворье. Игумны были въ Хиландаре все то время, пока обитель принадлежала Сербамъ, но съ 1762 года, когда приблизительно монастырь перешелъ къ Болгарамъ, икона признана «игуменьею».

Въ Лавръ св. Асанасія въ церкви во имя Введенія находится древне

почитаемая икона Богородицы, изв'єстная подъ (рис. 66) именемъ Кукузелиссы. Искусный въ художественномъ п'вніи, монахъ Іоаннъ Кукузель жилъ, какъ разыскалъ знаменитый Порфирій въ своемъ собраніи нотныхъ обиходовъ, въ XII в., и если его житія в'єрно осв'єдомлены, былъ любимцемъ Андроника Младшаго. За свой трудъ онъ отъ самой Богородицы получилъ въ руку золотую монету.

Икона по письму относится къ числу древнъйшихъ и не можетъ быть позднъе XIII въка. Икона сохранена отъ подновленій и только немногіе бълильные блики указываютъ на попытки освъжить старое



66. Лавра. Образъ Б. М. «Кукузелиссы».

письмо. Эти блики подметиль, какъ странность, внимательный Порфирій и ихъ перечнемъ подтвердиль древность иконы: онъ указываетъ бёлыя черты надъ бровями, подъ глазами, на концё носа, и потому считаетъ икону произведеніемъ грузинской или сирійской кисти. Но эти блики только на первый взглядъ могутъ быть приписаны иконе въ первоначальномъ ея виде. Напротивъ того, письмо иконы столь широко, почти античное, въ нёжно глубокихъ и теплыхъ тонахъ, съ тонко проведенною светотенью, съ моделлировкою, не безъ резкихъ контуровъ, что мы безъ всякихъ преувеличеній могли бы причислить икону къ числу византійскихъ оригиналовъ. Общій тонь тела

оливковый и красные, яркой киновари, штрихи на вискахъ, щекахъ и губахъ исполнены виёстё съ бликами. Этотъ общій тонъ переходить то въ желто-коричневый, то въ зеленоватый, но всегда остается прозрачнымъ. Богоматерь держить на рукахъ Младенца и типомъ близка къ Иверской иконте.

Икона Богородицы «Попской» въ Хиландаръ относится къ типу Одигитріи и выполнена въ размерахъ местной иконы: до 110 сант. выш. и 80 сант. шир. Богоматерь держить Младенца на лівой рукі и смотрить передъ собою, Младенецъ въ лѣвой рукѣ держитъ свитокъ, правою благословляеть. Но иконописецъ уже слабо зналь истинно византійскій типъ именословія и погрышиль въ его передачь, чымь и вызваль, какь неизбыжно бываеть на Асонт, сочинение разныхъ объяснительныхъ легендъ. Икона показалась намъ мало поновленною, и этотъ редкій случай заслуживаеть вниманія, хотя икона не можетъ претендовать на особенную древность. Повидимому, икона критскаго письма, второй половины XV віка. Все письмо выдержано въ светлокоричневомъ тоне, съ серо-оливковыми оттенками. Писано на полотит, наклеенномъ на доску. Такъ какъ икона закрыта окладомъ, то письмо можно наблюдать только на ликахъ и рукахъ, но и при томъ можно разсмотръть, что современный окладъ придалъ Богородицъ руку тамъ, где живопись нарисовала часть гиматія, и доселе оставленнаго безъ передълки. Правда, на ликъ Матери видимъ обычныя бълильныя оживки, но онъ же совершенно отсутствують на ликъ Младенца. Такимъ образомъ извъстныя ошибки въ рисовкъ мускуловъ на лбу Младенца должно приписать забвенію древнихъ оригиналовъ и общему упадку живописи на Балканскомъ полуостровъ въ XV въкъ. Эти ошибки и преувеличенная ръзкость черть лица именно у Младенца подавала поводъ греческимъ монахамъ, мастерамъ на сочинение легендъ по рефлексу, ко всякимъ вымысламъ и страннымъ прозвищамъ, въ родъ «Попской» Богородицы. Между тымъ эти же черты сближають икону съ образомъ Б. М. Утвшенія въ Ватопедв. Характеристика письма, неправильно названнаго критскимъ, должна начинаться съ сопоставленія его съ современною живописью на запад'в Европы, отъ которой это письмо получило свои основныя правила и пріемы, а между ними отсутствіе византійскаго пріема оживокъ и бликовъ, наложенныхъ бѣлилами или золотомъ, было, конечно, самымъ важнымъ отступленіемъ. Но вийсти съ тимъ въ иконопись вошли и разныя черты натурализма, удачно оживившія ее, а также и нарушившія ея основныя начала. Богородица стала моложавъе, что послужило къ выгодъ выразительной стороны и живой любви въ религіозномъ типъ, но Младенецъ, подъ вліяніемъ образцовъ, на полную передачу которыхъ не хватало силъ, получилъ характеръ строгонапряженный, чемъ и создались легенды, далеко не удовлетворяющія истиннаго религіознаго чувства.

Пр. Порфирій, отвергнувъ легенды, объ иконѣ сложенныя, въ видахъ объясненія страннаго прозванія ея, самъ однакоже впалъ въ грѣхъ филологическихъ излишествъ, объяснивъ, что прозваніе «попской» икона получила будто бы отъ особеннаго перстосложенія Младенца, при которомъ большой перстъ сложенъ съ двумя средними, виѣсто одного, какъ въ именословіи. Будто бы это перстосложеніе составляеть знакъ, подаваемый начальникомъ хора къ пѣнію, а искусство пѣнія у греческихъ пѣвцовъ называлось «поповскимъ»: очевидно, это пѣвческое перстосложеніе — дѣло ни съ чѣмъ несообразное.

Чудотворный образъ Ктиторской Богоматери (табл. XIX и рис. 67) въ алгаръ Ватопедскаго собора представляеть типъ Одигитріи, выполненный въ позднейшую эпоху: все основныя черты сохранены, но, вместе съ темъ. древній характеръ типа столь измінень, что въ иконі почти нельзя увидать прежняго образца. Причина этого въ перемене всего стиля: не та фигура, не тоть возрасть, не ть пріемы въ рисункь. Икона должна принадлежать концу XV или даже началу XVI въка: имъетъ внутри 65 сант. вышины и закрыта тройнымъ окладомъ: поле покрыто сплошнымъ чеканнымъ серебрянымъ фономъ, по которому раздъланы великолъпные разводы или арабески, свидетельствующие о высокомъ вкуст мастеровъ Македоніи и Эпира. На этомъ поль читается надпись: NIKOAAOE XPYCOFOOC ЕК ХШРАС NIKOAIZAC ЕПІ ЕТОУС АХЧ (1790). Затыть по объ стороны поля сохранилась кайма изъ серебряныхъ чеканныхъ пластинъ шириною въ  $4^{1}/_{2}$ сант., прекраснаго рисунка XV въка, какъ остатокъ старинныхъ украшеній иконы: верхняго и нижняго пояса нъгъ, а уцъльли только боковыя части. Изъ этихъ пластинокъ восемь заполнены рельефными изображеніями темъ акаенста Богородицы и Богородичныхъ праздниковъ: Рождества Б. М., Введенія, Вопрошанія Маріи, Цілованія, совіта синедріона, моленія первосвященника передъ жезлами, сцены жезла процветшаго, — словомъ, въ полномъ видъ Протоевангелія. Промежутки заняты декоративными таблетками съ выпуклыми щитками, наполненными арабесками, и разводами вокругъ. Верхняя и нижняя коймы относятся уже къ XVIII въку и представляють пророковь въ грубыхъ типахъ и уродливомъ исполнении. Но такъ какъ образъ все-таки продолжалъ быть малъ для своего значенія, то въ 1842 году его еще разъ окаймили серебрянымъ окладомъ, не снимая прежнихъ, изъ чеканныхъ широкихъ пластинокъ, воспроизводящихъ всв темы Акаоиста. Прикладъ иконы богать и заключаеть много старинныхъ и древнихъ крестовъ и уборовъ, которые когда либо будутъ описаны съ подробностью, ими заслуживаемой.



<sup>1)</sup> Путешествів на Авонь, ІІ, стр. 28-24.

Извъстная икона Божіей Матери «Типикарницы» (рис. 68), названной такъ отъ келлів въ Кареъ, гдъ хранился типикъ Саввы, представляетъ



67. Образъ Б. М. «Ктиторской» въ Ватопедъ.

образъ Богородицы Млекопитательницы (ГАЛАКТОТРОФ $\delta$ СА). Образъ этотъ не можетъ быть  $^1$ ) относимъ къ древней иконописи и получить дока-

<sup>1)</sup> Собраніе гравир. изобр. Б. М., изд. Общ. Люб. др. Письм., 1877, стр. 26—29.

зательства древности въ мнимыхъ изображеніяхъ Маріи, кормящей Младенца въ римскихъ катакомбахъ. Изображаетъ ди фигура матери съ ребенкомъ въ катакомбныхъ фрескахъ Марію, или нѣтъ, все же вичего общаго съ ними нашъ образъ не имѣетъ. Византійская икопографія не знаетъ такого памятника, и подобныя темы принадлежатъ позднѣйшему періоду западнаго искусства. Никто 1) не станетъ, конечно, доказывать происхожденія иконы изъ іерусалимскаго монастыря св. Саввы Освященнаго, который

будто бы завіщаль вибющему придти въ его обитель Саввъ Сербскому, какъ разсказываютъ паломинческія книги, эту икону. Ни икона Троеручицы, ни Млекопитательница не происходять изъ Сиріи и объ носять характерь балканскихъ позднъйшихъ писемъ, и потому мы должны считать эту икону подражаніемъ западнымъ оригиналамъ XIV---XV въка, сербской работы. Имя св. Саввы служить путеводителемъ, но не должно служить доказательствомъ времени. Принадлежность образа XV вѣку доказывается чертами типа и письма. И то и другое принадлежить позднему, не византійскому искус-



68. Образъ Б. М. «Млекопитальницы» въ Карећ.

ству <sup>2</sup>), а письмо, въ частности, чуждо собственныхъ византійскихъ пріемовъ. Это итальянская манера, только не въ масляныхъ краскахъ и въ ремесленномъ видѣ. Галуны фелони Богородицы украшены, по итальян-

<sup>1)</sup> Вышній Покровь, стр. 54-56.

<sup>2)</sup> Итальянское происхожденіе типа «Млекопитательницы» указывается прекраснымъ складнемъ, 0,24 м. и 0,14 м., въ придѣлѣ Успенія въ Ксенофѣ съ изображеніемъ: Pietá — Христосъ во гробѣ, сзади Него крестъ съ орудіями Страстей, Усѣкновеніе главы І. Пр. и Б. М. Млекопитательницы, прекраснаго письма XV вѣка, и латинскими надписями. Образки южно-итальянскаго или венеціанскаго письма, сливающаго византійскую композицію съ пріемами итальянской живописи, пестрыми мѣстными костюмами и пр. Смотри, впрочемъ, Вепідпі, «La Madonna allatante», П Bessarione 1900, VII, р. 499—508.

скому обычаю, надписями, въ которыхъ дважды переданъ «изрядный тропарь» на греческомъ и славянскомъ языкахъ.

Къ числу особенно ръдкихъ и замъчательныхъ иконъ относится прославленная фресковая икона Божіей Матери оз Ватопедь Умиленія или Отрады (табл. XX) 1) въ приделе съ левой стороны отъ собора, куда надо подыматься по лестнице, связывающей соборь съ корпусомъ келлій: это обстоятельство подтверждаеть позднёйшее происхожденіе придёла и образа, написаннаго на ствив его. Богоматерь, держащая Младенца на левой рукв, подносить руку Его къ своимъ устамъ, какъ умиленная божественнымъ Сыномъ, который строго и спокойно соизволяеть на это поклоненіе Богу, смотря прямо на Мать. И здёсь суровый гіератизмъ черть Матери и Сына не только не препятствуетъ выраженію религіознаго умиленія, но даже освящаеть это естественное движеніе Матери, придавая ему мистическій оттенокъ. На этотъ разъ, насколько образъ высокъ въ своихъ чергахъ, настолько легенда, явившаяся къ услугамъ для поясненія оригинальнаго сюжета, оказалась банальна и сочиненною по рефлексу. Разсказывается, что въ 807 году, когда разбойники намеревались ворваться въ обитель, голосъ огъ иконы предупредилъ настоятеля «не отворять монастырскихъ воротъ», но Младенецъ, закрывая уста Матери, требоваль наказанія. Такъ объяснило себъ монашество чудный образъ, въ которомъ умиленіе Матери передъ Предвъчнымъ Младенцемъ служить человъку «утъщеніемъ». Икона эта еще разъ напоминаетъ намъ, сколько драгоцѣнныхъ темъ заключается для религіозной живописи въ древней иконописи. Образъ написанъ такъ же, какъ все письмо соборныхъ фресокъ, относится къ XV или началу XVI въка, но, какъ и другія чудотворныя фресковыя изображенія, изб'ыгь общей участи переписки.

Прочія иконописныя композиціи Богородицы съ Младенцемъ встрівчаются на Авонів только въ отдівльныхъ приміврахъ и не представляють матеріала для очерка ихъ въ историческомъ обзорів. Таково напр. изображеніе Панагіи-Богоматери, носящей на груди своей образъ Младенца, что у насъ не вполнів точно принято называть «Знаменіемъ», тогда какъ въ Византіи называли Панагією, а въ старой Руси звали Образомъ «Пречистый Богородицы Воплощенія». Даліве образъ Богородицы Милостивой— Елеусы, Б. М. Заступницы, иконы Покрова Б. Матери, Похвалы Б. Матери и пр.



<sup>1)</sup> Вълистахълицеваго подлиненка, собранія Г. Д. Филимонова, въ Музев Общ. Люб. др. Письм., за № 780 имвется прорись Ватопедской икомы Умиленія, съ подписью: «Изображение и мера Чудотворнаго образа пречистыя би́а ватопедцкои моление новоявеннаго святителя и чудотворца димитрия которои имеетца и нынв при гробв его». «Мера цке вишина одинадцать вершковъ, ширины деветь вершковъ». Икона и доселв висить въ особоиъ кіотв у гроба св. Димитрія Ростовскаго въ св. Іаковлевскомъ монастырв, въ Ростовв, и представляеть прекрасное произведеніе греческой иконописи.

Къ сожаленію, всё встреченные нами списки и образцы этихъ композицій на Аеоне были поздни и сравнительно слабаго, ремесленнаго исполненія, которымъ вообще отличаются позднейшія иконы греческихъ монастырей, ставшихъ безпечально относиться къ украшенію церковному.

Не составляетъ исключенія изъ этого издаваемая нами (рис. 69) иконка Хиландарскаго монастыря Б. М. Елеусы Киккской, съ надписью:  $\overline{\text{MP}}$   $\overline{\text{OV}}$ 



69. Икона Киккской Богоматери въ Хиландаръ.

Н ЄЛЕЎСА Н KVKVOTHCCA, хранимая въ алтарѣ. Икона эта обложена простыиъ и позднииъ басменнымъ окладомъ, имѣетъ 0,31 м. выш. и 0,28 м. шир., но любопытна письмомъ. Богоматерь написана по свѣтлому, почти бѣлому фону (любопытно, что подобный фонъ наблюдается и въ другихъ спискахъ Киккской иконы), наведенному узорами и разводами. Мать держитъ Младенца на лѣвой рукѣ (въ зависимости отъ переводовъ, Младенецъ бываетъ и на правой рукѣ), обнимая Его правою, въ то время

какъ Младенецъ развертываетъ свитокъ, на которомъ написано (безграмотно): πνευμα κυ и пр.; удерживая лѣвою рукою Младенца, Мать выдаетъ свое изумленіе. Архіеп. Сергій разъяснилъ, что икона Милующей Киккской Б. М. появилась у насъ въ спискахъ въ концѣ XVII вѣка, называлась иногда именемъ Кипрской Богоматери, а на Авонѣ въ одномъ спискѣ, прославившемся чудотвореніемъ, получила названіе «Достойно есть» 1).

Лаврская икона Богородицы на изуменском мъстъ писана критскимъ письмомъ, въ XVI въкъ, но сильно подновлена. Богоматерь держитъ Младенца на лъвой рукъ, и онъ, охватывая ея руку своими, оборачивается къ одному изъ двухъ ангеловъ, видныхъ въ небъ; съ ноги Младенца упала сандалія, тутъ же висящая. Младенецъ въ бъломъ хитонъ, съ красвымъ поясомъ и золотомъ гиматіи.

Въ соборнемъ алтарѣ, на *горнемъ мпстпъ, еъ Лавръ* поставлена икона Богоматери выш. 60 сант., замѣчательная своимъ древнимъ письмомъ и чудною экспрессіею. Младенецъ прижался головкою къ щекѣ Матери, и она, какъ бы его успокоивая, взяла его за правую ручку. Мы считаемъ икону критскою, не ранѣе XV вѣка.

Настенная икона Богоматери «Икономисы», длина 1 саж., шир. менёе на 10 сант., повёшена пынё на стёнё нартекса лаврскаго каволикоса, слёва, позади двойной аркады, открывающейся въ главный нефъ. Богоматерь сидить на монументальномъ креслё и держить у себя на колёнахъ Младенца. По сторонамъ стоятъ: Предтеча, Аванасій, Михаилъ Синадскій, Симеонъ, Стефанъ, Николай, св. жены и цари ктиторы Іоаннъ и Никифоръ. На головё Младенца вёнчикъ финифтяный XVII вёка. Самая икона написана не ранёе XVII вёка. Въ послёднее время она поновлена, и внизу написано длинное славословіе.

Икона Богоматери, помѣщенная въ Хиландарском соборт надъ царскими вратими, какъ особо почитаемая и чудотворная, представляетъ нѣкоторый интересъ и по лику и ради своего оклада. Богоматерь изображена съ Младенцемъ на правой рукѣ, нѣжно ее обнимающимъ, стало быть, въ типѣ Владимірской иконы. Письмо начала XVI вѣка и весьма плохо аттестуетъ искусство славянскихъ странъ: такъ грубо напр. тѣло, покрытое красною охрою, непріятны и провинціально преувеличены сѣти оживокъ, безъ малѣйшаго понятія о складкахъ, которыя должны собственно этими паутинными штрихами быть представляемы, такъ рѣзки всѣ оживки и не смягчены очерки мускуловъ даже на дѣтскомъ ликѣ. Но какъ самобытный



<sup>1)</sup> Прекрасный списокъ Киккской Богоматери XVII в., кипрскаго письма, находится въ Русскомъ Музев имени Александра III. Икона работы Симона Ушакова отъ 1681 г. въ Флорищевой пустыни (см. книгу В. Т. Георгіевскаго, стр. 124). Большая икона вышиною до  $1^{1}/_{2}$  арш., новъйшаго письма, въ собраніи Н. П. Лихачева.

памятникъ славянскій, этотъ образокъ достоинъ вниманія. Его окладъ свидътельствуетъ о высокой даровитости славянскихъ мастеровъ и объ ихъ зам'та весь покрыть изображеніями, выбитыми чеканомъ на общемъ листв или на отдельныхъ пластинкахъ. Изображенія грубы, почти дітской простоты, но фоны ихъ залиты финифтью изумруднаго цвета. Венчикъ можетъ назваться изящнымъ по рисунку и тонамъ финифти: она наложена выпукло, двухъ цветовъ: синяго и бирюзоваго. Надъ вънчикомъ корона, выполненная финифтью. По каймамъ оклада размъщены двадцать пророковъ, эмблемы, Спаситель съ апостолами и святителями, и здъсь фоны наведены финифтью гранатоваго и бирюзоваго цвътовъ. Икона обращаеть на себя внимание и точною датою. Именно на задней серебряной доск' иконы награвировано: «сіи святіи чудотворній образъ пресвятои и чистои и преблагословеннои славнои владычицы нашей Богородицы и приснодъви маріи и предвъчнаго младенца кяи же держит на пръчистихъ рукахъ своихъ иже на херувимехъ седещаго и пъвомаго от серафимь украси благовърнии и христолюбивыи велики и пръсвътли кнезь и господарь высои земли угровлахінской іоанны матоей басараба воевода и со супружницею своею благовърною госпожде еленою да помънеть ихъ господь въ царствыи своемь небесномь вьсегда и нынё и присно и вь въки въковь аминь. съ благословеніемь преосвященнаго архіепископа и митрополита вьсои земли угровдахийской киръ ософида. Трудомь и подвизаніемь смиренаго митрополита іоана логина коренича се мужественному и божественному дълу быше приставницы и правителіе жупанъ строе великіи вистнаръ и жупанъ утчище втори логофеть и жупанъ шарбанъ втори вистнарь, покровъ и помощница имъ да будетъ пречистая богородица, съвершисе сіе святое д'вло въ л'ето 7151 а от спасительнаго рождества господа бога и спаса нашего інсуса христа 1643 місяца августа 15 кругъ солнцу 11 а луни 7 оемелія 20 злато число 10 епакта 6». Къ этой надписи прибавимъ, что по календарямъ, обращение индиктиона пыразилось такъ: Индиктъ 11, кругъ солнцу 11, врупѣ лѣто 6, кругъ лунѣ 7, основаніе 20, епакта 1, ключъ границъ 20.

Итакъ, аеонская иконографія Богородицы <sup>1</sup>) не представляетъ ни особенной важности исторической, въ смыслѣ ряда памятниковъ древности, ни оригинальности по содержанію и едва два, три крупныхъ памятника, какъ напр. Иверская Богоматерь, по преимуществу, Лаерская Іоанна Кукузеля

<sup>1)</sup> Излишне описывать отмъченныя нами въ асонскихъ соборахъ иконы Богородицы XVI—XVIII стол.: въ Ксенофъ— Сладкое Целованіе XVIII в.; въ Хиландарскомъ діаконикъ— сербо-болгарскаго письма икону Б. М., съ красными контурами, безъ моделлировки; въ Ксенофъ, въ придълъ Успенія складень, въ Руссикъ икону Одигитріи, много разныхъ мъстныхъ иконъ Богородицы въ соборахъ и придълахъ и пр.

и до извъстной степени Троеручица могуть быть названы памятниками по ихъ значенію въ общемъ ходѣ искусства и иконографіи. Мы, затьмъ, видъли, что иныя изъ мъстно-прославленныхъ иконъ: Достойно есть, Скоропослушницы, Млекопитательницы, Акавистной, Попской, Ктиторской, Закланной, Предвозвистительницы, Сладкое-Лобзание не отличаются и древностью, такъ какъ большинство принадлежить XVI-XVII стольтіямъ, и только накоторыя XV ваку, ни художественностью письма, не оригинальностью композиціи. Большинство излюбленных доономъ типовъ относится къ такъ называемой критской школь, основавшейся на подражаніи западной, пренмущественно южно-нъмецкой живописи. Построеніе иконографія Богородицы зависить, стало быть, целикомь оть исторической разработки и изданія памятниковъ Запада и Россіи. Научное изслідованіе и изданіе точныхъ снимковъ иконъ: Боголюбской, Владимірской, Влахернской, Гребенской, Девпетерувской, Донской, Елецко-Черниговской, Казанской, Корсунской, Курской-Коренной, Мирожской, Муромской, Новгородз-Споерской, Пименовской, Путивльской, Свънской, Смоленской, Тихвинской, Осодоровской Костромской, Хлынской, Ярославской и векоторых в других в произведений XI—XIV стольтій создасть главный періодь восточной иконографіи Богородицы и крупный отдёль въ исторіи христіанскаго искусства. Необходимыя правительственныя мёры должны быть приняты противъ подновленія и искаженія этихъ важнёйшихъ памятниковъ иконописи.

Обитель Зографская не напрасно славится своими тремя чудотворными иконами вел.-м. Георгія: подобныхъ имъ нѣтъ и въ общей средѣ христіанскихъ древностей. Изъ нихъ Аравійская и Зографская близки по древности, но первая хуже сохрапилась и не могла быть воспроизведена фотографією.

Зографская икона, почитаемая чудотворною и нерукотворною (табл. XXIII), стоитъ у правой колонны близъ праваго клироса и представляетъ (какъ, впрочемъ, и всѣ остальныя) святаго погрудь, держащаго въ лѣвой рукѣ копье и въ правой мечъ ниже рукояти. Узнатъ одежду можно только по ризѣ, если она вѣрно передаетъ скрытыя подъ нею формы, но на воротѣ можно различитъ малиновое съ золотомъ оплечье. Способъ, которымъ наброшена мантія, связанная узломъ у плеча, ничего не имѣетъ общаго съ древностью; письмо лика весьма недавно подновлено и притомъ такъ, что мало осталось негронутаго: волосы написаны поверхъ прежняго рядомъ завитковъ и локоновъ, надъ бровями сдѣланы оживки, по носу, губамъ и подъ глазами проведены рѣзкія бѣлильныя черты. Ликъ поверхъ древняго оливковаго тона покрытъ густыми темнокрасными тѣнями. По всему этому, замѣчаніе книги «Вышній покровъ надъ Афономъ» (стр. 153), что «живопись на иконѣ темна отъ древности» и что она «византійскаго стиля», относится къ прошлому. Живопись эта во всѣхъ подробностяхъ нынѣ ясна и свѣтла

и даже выдёляется этою ясностью, о чемъ легко судить по фотографіи, на этотъ разъ удавшейся. Всё основныя черты византійскаго стиля, насколько они опредёляются XI и XII вёкомъ, въ письмё иконы почти отсутствують: отъ византійскихъ пріемовъ осталась лишь складка на переносицё, но и та сдёлана обратно, а именно, имёя видъ полулунія, она обращена концами роговъ вверхъ, а не внизъ, какъ въ старину.

Вторая икона Георгія: такъ наз. Арасійская представляєть гораздо более трудностей при оценке ся археологической стороны: она, действительно, темна отъ времени и отъ обычнаго небрежнаго обращенія съ иконами, хотя бы чудотворными. Посреди доски заметна трещина, идущая къ устамъ лика. Моделлировка выполнена еще болве густыми, коричневокрасными тенями. Во всякомъ случать, икона позже первой не болте одного стольтія, и если первая можеть быть отнесена къ XII или XIII въку, то и вторая близка къ ней. Именно объ эти иконы могутъ быть сопоставлены съ Иверскою Богоматерью. Болье того: почти тождественны въ нихъ всв черты, конечно, не черты типовъ, а стиля. И если мы можемъ нынъ судить о фазисахъ византійскаго стиля, то здёсь имёемъ передъ собою стиль неизвёстной намъ ближе вётви византійскаго искусства на Балканскомъ полуостровъ. Мы видимъ здъсь черты варварской переработки византійскихъ схемъ и пріемовъ въ народныхъ работахъ Болгаріи и Сербіи въ раннюю эпоху. Преданіе о явленіи Зографской иконы тремъ братьямъ изъ Охриды въ Х въкъ имъетъ, кажется, историческую основу.

Иное значеніе выпадаеть на долю третьей иконю вел.-м. Георвія (табл. ХХІІ), вдвое меньшаго разміра (90 и 60 сант.), стоящей у столба (противъ Аравійской), несущаго куполь на северо-западной сторонь. Эта икона ходила некогда въ походы противъ Турокъ съ молдовлахійскимъ воеводою Стефаномъ Великимъ (1458 по 1504 г.) и поставлена имъ въ обитель Зографскую, что, впрочемъ, мало вяжется съ благодареніемъ за помощь въ побъдахъ. По своей сохранности икона тоже составляетъ своего рода чудо: она не тронута подновленіями, освіженіями и пр. Но мы не можемъ знать самой фигуры, скрытой подъ новъйшей ризою: мученикъ держитъ мечъ и копье какъ и на древивишихъ иконахъ. Темнокаштановыя кудри разделаны условными завитками въ дурной манеръ позднейшей иконописи, свътлокоричневыми штрихами по темнокоричневому общему полю волосъ. Контуры обозначены містами красною, а тіни коричневою краскою. Общій тонъ тыла тепловатый и переходить въ смугло-румяный цветь и только местами въ одивковый. Все письмо имъетъ ясные признаки усвоенія съверно-итальянскаго искусства XV въка, правда, безъ его художественной моделлировки и стремленія къ натуръ. Особо характерное обстоятельство составляеть юность святаго, не переходящая возраста 15 лътъ, также подъ явнымъ вліяніемъ итальянской иконописи. Типъ сохранилъ обычныя черты лика: брови дугою, большіе и близко посаженные глаза, маленькій ротъ, крохотные уши, діадему на челъ.

Между старыми (XVI--XVIII стол.) иконами Аоонскихъ церквей обращають на себя вниманіе изображенія Іоанна Предтечи, и по ихъ помъщению въ средъ мъстныхъ иконъ, и по характерности фигуръ и прекраснымъ миніатюрамъ «Дівяній», обрамляющимъ срединное тябло. Все это. однако, работы, составляющія продолженіе такъ наз. Критской школы и замѣняющія прежніе строго величавые типы мрачными, господствомъ яркихъ красокъ въ одеждахъ и темныхъ тъней, натурализмомъ подробностей. Такіе образа Предтечи мы встрітили въ иконостасів Ватопеда (вкладъ митрополита Угровлахін Варлаама 1749 года), съ житіемъ и образами свв. Пантелеймона, Саввы Сербскаго, Аванасія, Стефана. Въ Діонисіать зам'ьчательная икона І. Предтечи съ ктиторомъ; другая на столов, съ изображеніемъ крылатаго Предтечи, держащаго чашу съ главою, икона молдовлахійскаго происхожденія, съ надписью: сватаго и славиаго пророка Предтечм и кръстителъ Iwanna сіа иконна оукраси гнъ Александръ воевода и гжа его розаньда за здравіе возлювленного сна Константина и дд его служити стому Іманноу Пртчи вло дов. Въ Руссикъ въ приделе I. Предтечи икона, перенесенная изъ стараго Руссика, моленіе іеромонаха Каллиника, 1681 года, прекраснаго рисунка, съ 18 деяніями въ мелкихъ тяблахъ.

Много любопытныхъ иконъ въ иконостасахъ аеонскихъ церквей заслуживали бы быть воспроизведенными и описанными, если бы условія полученія снимка были сколько нибудь благопріятнёе. Правда, однакоже, что, приступая къ подробной описи аеонскихъ иконъ, должно заранёе отдёлаться отъ прежнихъ мечтаній встрётить среди нихъ величайшія рёдкости. Ошибки въ этомъ родё, сдёланныя ранёе, наиболёе повредили интересу къ дёйствительности, благодаря преувеличеніямъ 1). Большинство одноличныхъ иконъ мало любопытно, по причинё грубой ремесленности типовъ, но многоличныя иконы заслуживаютъ подробнаго разбора и перечня. Таковы въ особенности обычные праздники, помёщаемые въ аеонскихъ церквахъ какъ надъ карнизомъ иконостаса, поверхъ мёстныхъ иконъ, такъ и енутри алтаря, на оборотной сторонё иконостасной преграды. Въ Хиландарё этотъ внутренній антаблементь набранъ иконами, привезенными изъ Россіи, 0,32 м. и 0,28 м., обложенными басмою. На одной изъ иконъ представлено: Азъ есмъ лоза—



<sup>1)</sup> Упомянеть зайсь объ иконю Свят. Николая Скоропомощника въ Дохіарв, на которой усмотрввъ изображенія свят. Кирилла и Меводія, арх. Леонидъ, а за нимъ О. М. Бодянскій въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древ. 1868, І, въ ст. «Изображенія Слав. Первоучителей» и проч. отнесли икону къ XII въку. Икона дурнаго письма, XVII въка, сербская или болгарская; подобная имъется въ Андреевскомъ скиту. Сл. ст. Петковича, 1, с., стр. 50.

въ разводахъ Денсусъ съ Апостолами, русскаго письма, а на оборотъ иконы,



70. Икона Спасителя и І. Богослова въ Ксенофъ.

на доскѣ написано чернилами по гречески, что икона вкладывается въ монастырь Богоматери Хиландарской изъ Москвы смиреннымъ архіеп. Арсе-

ніемъ 7103 г. іюля 20. Но между русскими иконами есть тамъ и греческія. также XVI вѣка, писанныя частью лисировкою, а потому требующія крайней осторожности при промывкѣ или реставраціи, и сильно облупившаяся, такъ какъ вздувающаяся отъ жару свѣчей олифа, отскакивая, уноситъ съ собою и тонкій рисунокъ.

Изъ области символическихъ иконъ мы встретили на Афонт несколько прекрасныхъ переводовъ Покрова, греческаго письма, по русскому оригиналу, Похваль Богородиць, О тебь радуется, Собора безплотных силь и пр. Накоторыя иконы этого разряда заслуживають особаго вниманія, напр. въ Хиландаръ, въ томъ же внутреннемъ иконостасъ есть икона, 0,37 н 0,29 м., молдовлахійскаго письма, представляющая на обороть Примчу о блидномь сынь: Ісись Хрістось прівмлет спасенна блиднаго сына, среди ликовъ ангельскихъ, Херувимовъ и Серафимовъ, и на лицевой сторонъ Второе пришествіе Христово. Въ Руссикь имбется икона Житія пустынника Ефрема, 0,30 и 0,23 м., хорошаго письма XVII въка, подобная той, которая издана въ известномъ атласе Даженкура на табл. 82. Въ Лавре, въ придълъ свят. Николая на столбахъ повъшено 4 иконы, уцълъвшихъ отъ прежняго иконостаса, XVII въка, по 0,60 и 0,65 м. выш., изображающихъ: Дъянія 40 мучениковъ, Житіе св. Меркурія, Житіе Евставія Плакиды и св. Сисоя. На последней, какъ на описанной фреске, св. Сисой, стоить въ горной пустынъ, среди скаль, дивясь надъ разверстымъ каменнымъ гробомъ, въ которомъ виденъ покойникъ, следуетъ вышеприведенная надпись. Тоже изображение находимъ во внутреннемъ притворъ Дохіара, въ ништ, при чемъ въ другой ништ изображенія ктиторовъ: молдовлахійскаго воеводы Александра съ сыномъ Константиномъ и дочерью. Въ Ксеноф в большая икона (рис. 70) изображаеть Спасителя на трон в, и передъ нимъ (по пъснопънію) преклоняющагося Іоанна Богослова; икона переписана, что особенно замътно въ нимбахъ, которые были металлические и по этому случаю сняты и остались незамъщенными.

## V.

Иконные оклады. Скань, чеканъ и эмаль въ металлическихъ украшеніяхъ окладовъ. Оклады напрестольныхъ Евангелій. Рѣзные образки. Ковчежцы для храненія частицъ Животворящаго Древа, мощей и св. даровъ. Кресты, лампады, кацеи.

Авонскія ризницы, по многимъ причинамъ, не богаты церковною утварью: одинъ, два шкапа, съ немногими полками, вполить удовлетворяютъ

обиходнымъ цёлямъ; что касается древнихъ утварей, то, если онё не помёщаются въ той же ризницё, ихъ укрывають въ башнё, вмёстё съ библіотекою, или въ укромныхъ скевофилакіяхъ на хорахъ, хотя такіе случаи исключительные. Но, помимо ризницъ, множество иконъ въ древнихъ окладовъ, древнихъ крестовъ, ковчежцевъ и пр. еще доселё держится на престолахъ церквей и придёловъ, на церковныхъ стёнахъ, по полкамъ въ темныхъ притворахъ и трапезахъ. Ватопедъ, Иверъ, Хиландаръ, Лавра сохраняютъ много древнихъ иконъ въ алтаряхъ, въ шкапахъ, иногда за стеклами, иногда на простыхъ полкахъ.

Между этими иконами накоторыя сохранили свои металлические оклады, венцы, цаты: этоть иконный уборь вообще важень для исторіи орнамента, досель мало извыстнаго въ византійскомъ (многосоставномъ) искусствы, а аоонскія иконы представляють довольно полный подборъ окладовъ, хотя и сильно разрушенныхъ, и достаточно ранній, хотя не первоначальный. Въ самомъ дѣлѣ, металлическая оправа иконъ, если и явилась ранѣе Х вѣка, то составляла въ этотъ періодъ рядъ одиночныхъ явленій, стала же типическою именно въ періодъ X-XII стольтій, и авонскія иконы, хотя и сохранились отъ этой эпохи въ немногихъ экземплярахъ, однако, представлены прекрасными образцами, а, затъмъ среди авонскихъ окладовъ металлической утвари XIII--XIV вековъ, представленная множествомъ предметовъ, повторяетъ типы основнаго предшествующаго періода. Причина этого. крайне несложная, заключается въ томъ, что металлическіе шаблоны и формы, однажды вырёзанныя, или отлитыя, держатся и доселе въ мастерскихъ по долгу, почти столетіями, а въ древности и того больще, какъ напр. въ періодъ, последующій за Латинскимъ завоеваніемъ, которое для слабой Греців и Византіи им'вло значеніе погрома.

Мы уже имѣли случай, при описаніи 1) древнихъ эмалей и также иконъ, хранящихся въ ризницахъ Грузинскихъ монастырей 2), обращать вниманіе на древніе оклады византійскаго типа и греческаго происхожденія, украшенные по полямъ тонкими орнаментальными разводами и рисунками, а по рамамъ рельефными и эмалевыми пластинками и представляющими архитектоническія композиціи фигуръ Спаса съ Апостолами, Святыхъ, Господскихъ и Богородичныхъ праздниковъ, окружающихъ центральную икону. Чудно украшенная эмалями Хахульская (Гелатскаго монастыря) икона Б. Матери и обрамленный превосходными чеканными рельефами и узорными пластинками изъ басмы складень Анчійской иконы Спаса въ Тифлисъ, конечно, подражаютъ византійскимъ образцамъ, а басменные узоры оттиснуты



<sup>1)</sup> Исторія и памятники византійской эмали. Ивд. А. В. Звеннгородскаго, 1889.

<sup>2)</sup> Опись памятниковъ древности въ прамать и монастырять Грузіи. С.-Пб., 1890.

греческими шаблонами, которые продавались точно также, какъ теперь продаются латунные шрифты.

Но въ аоонскихъ металлическихъ окладахъ мы встръчаемъ не только эмаль, чеканъ и басму, но и сканное дъло, способъ укращенія поверхности уворами, исполненными при посредствъ тонкихъ нитей ленточной или перегородчатой филиграни, припаиваемыхъ на поверхности. Извъстно, что сканное дело, въ собственномъ смысле слова, т. е. укращенія изъ металлическихъ нитей, ссученных по две, редко по три ните, принадлежить вообще всякимъ первобытнымъ ручнымъ работамъ изъ металла, далъе множеству видовъ народнаго художества въ Европъ а особенно Азів 1). Въ русскомъ мастерствъ это доло составило особую историческую форму (такъ сказать, задержавшуюся въ русскомъ искусствъ, благодаря его обособленію и бъдности вліяній въ позднейшую Московскую эпоху), благодаря сочетанію (азіатскаго происхожденія) этой скани съ народною финифтью. Подобныя украшенія мы встръчаемъ и въ славянскихъ земляхъ Балканскаго полуострова и между древностями Аоона, но ленточная скань принадлежить, по современнымъ свъдъніямъ, исторически византійскому мастерству, хотя могла появляться и въ восточныхъ изделіяхъ сопредельныхъ местностей, по связи ихъ искусства. Историческая причина появленія этого способа заключается въ томъ, что эта скань выдилилась изъ перегородчатой эмали, т. е. выработалась въ мастерскихъ, гдв производили эмаль: то скань затирали мастикою, заполняли эмалевымъ порошкомъ и заливали, то оставляли одну скань безъ цвѣтной массы, какъ украшеніе.

Въ этой средѣ украшенныхъ сканью золотыхъ и серебряныхъ окладовъ выдѣляется особенно лаврская икона, исполненная мелкою мозанкою, Іоанна Богослова (табл. XXXIV), съ окладомъ, украшеннымъ изящною сканью изъ позолоченнаго серебра и десятью эмалевыми медальонами, представляющими семь разныхъ святыхъ Іоанновъ и Захарію съ Елисаветою: икона, по преданію почитается вкладомъ самого Іоанна Цимисхія, но относится по эмалямъ и скани къ первой половинѣ XII столѣтія. Тѣмъ не менѣе эта икона имѣетъ громадный интересъ, благодаря тому, что ея эмали и мозаическая икона, явно, одновременны съ самою сканью, какъ легко можно видѣть и на снимкѣ, не только въ оригиналѣ. Мозаика здѣсь изъ лучшаго времени, эмали отличаются чрезвычайною чистотою и интенсивностью тоновъ, прекраснымъ и тщательнымъ исполненіемъ перегородочекъ, характер-



<sup>1)</sup> Судя по названіямъ, средневѣковой латинскій западъ знать скань въ собственномъ смыслѣ слова и филигрань, какъ opus veneticum, ouvrage d'outremer, oeuvre de Damas,—façon de Damas, menu ouvraige, opus delicatum, кромѣ мѣстныхъ издѣлій и въ привозныхъ предметахъ, которымъ подражалъ, изъ Венеціи — т. е. изъ византійской промышленности, и съ Востока.

ностью теповъ строгаго рисунка, а скань относится къ византійской техникъ ранняго времени. Именно это ръдкій образелъ скани ленточной, или перегородчатой (техника перегородчатой византійской эмали), исполняемой изъ тонкихъ листовыхъ (разбитыхъ или расплющенныхъ изъ проволоки, не наръзанныхъ, какъ бываетъ въ варварскихъ издъляхъ, съ инкрустаціями) ленточекъ, выгибаемыхъ, смотря по рисунку, и припаиваемыхъ къ пластинкъ, безъ всякой зерни (филигрань), и совершенно гладкихъ. Стало быть зд'Есь неть сученія двухь проволокь (скань), и подобный рисунокь выполнимъ только въ тъхъ мастерскихъ, гдъ имъется подобная ленточная проволока, тогда кикъ въ западныхъ издёліяхъ мы почти не встречаемъ этой филиграни, развѣ для цвѣтовъ, геометрическихъ фигуръ. Этою сканью, притомъ самой совершенной техники, славится Шапка Мономаха, которой эпоху мы определили, на основании сравнения технических особенностей ея со всеми, ставшими намъ известными, памятниками скани, какъ вторую половину XII въка или начало XIII столътія 1). Однако, всъ доказательства художественно-технического характера и цёлый рядъ привлеченныхъ сюда памятниковъ оказались не достаточно убъдительны для пок. Г. Д. Филимонова, который предпочель отнести этоть видь скани къ восточному, не византійскому, искусству, главнымъ образомъ, на основаніи одного арабскаго флёрона, выполненнаго на шанкъ: присутствие этого арабскаго орнамента на работь XII—XIII выка, хотя объясняемое множествомъ аналогій (только по изданіямъ, можно набрать десятки случаевъ ея изображенія), указало Филимонову на египетское (?) происхождение Мономаховой шапки, будто бы затымъ подаренной Московскому князю татарскимъ ханомъ; при этомъ открывался таинственный смыслъ изображеннаго будто бы въ этомъ флёронъ дотоса. Правда, нъкоторое основаніе для того было въ указанныхъ ранте аналогичных восточных намятниках: подвесных бляшках изъ Гранады, пояст сарацинскаго (изъ Сициліи) изделія для столы Габсбурговъ, происходившей изъ регалій Норманискихъ королей, перемоніальномъ мечь римскихъ императоровъ, происходящемъ также изъ Сициліи, и пр. Но серебряный кіотъ Евангелія изъ монастыря Гелати на Кавказѣ, являлся свидътельствомъ того, что эта византійская скань легко сочеталась въ извъстныхъ мъстностяхъ, гдъ распространилось арабское вліяніе, съ восточною орнаментикою (см. ниже), которая принципіально, благодаря своему характеру плоской різьбы такъ наз. арабесокъ, весьма подходила къ сканной техникъ и ея украшеніямъ. Однако, подкрыпить главный доводъ византійскаго происхожденія ленточной филиграни было сравнительно трудно, въ силу общаго недостатка византійскихъ памятниковъ этого рода отъ XI---



<sup>1)</sup> Русскіє клады, І, 1896, стр. 49--78.

XII стольтій: можно было указать на замьчательныя находки въ Майнць византійскихъ брошей изъ коллекціи барона Гейля, превосходной техники, съ тъми же желобками для жемчужныхъ нитей, что и въ Мономаховой шапкъ, на рязанскій кладъ и пр., но этого матеріала казалось ведостаточно. Правда, по близости отъ Мономаховой шапки, въ Успенскомъ соборъ, на извъстной иконъ Владимірской Божіей Матери, можно видъть большой сканный окладъ константинопольской (окладъ устроенъ митроп. Фотіемъ) техники и рисунка, далбе на ввичикъ мъстной (Владимірской) иконы Спаса въ Успенскомъ же соборъ, на чашъ Симеона Гордаго въ Тронцкой Лавръ можно было найти ту же сканную технику, но она исполнена изъ серебра, пе изъ золота, какъ на Мономаховой шапкъ, и относится уже къ началу XV стольтія. Такимъ образомъ, лаврская икона Іоанна Богослова приходется въ срединъ между Мономаховой шапкою и этими иконами, какъ несомивнный памятникь византійской скани XII ввка. Но Авонь обогатиль эти матеріалы рядомъ замібчательныхъ окладовъ, исполненныхъ тою же сканью, --- лучшее свид тельство ея принадлежности византійскому искусству.

Въ Ватопедскомъ соборѣ, у переднихъ столбовъ близъ алтаря, подвѣшены въ кіотѣ большія иконы: Св. Троицы, 1 м. 0,17 м. и 0,92 м. шир. и Богоматери, 1 м. 15 сант. выш. и 90 сант. шир., съ окладомъ въ 10 сант. шир., бывшія прежде мѣстными, судя по размѣрамъ, а по преданію, нѣкогда находившіяся въ Солуньской Софіи. Живописный ликъ (рис. 71) Богоматери взять въ типѣ Одигитріи, съ Младенцемъ на лѣвой рукѣ, держащимъ свитокъ и благословляющимъ, глядя на Мать. На ней пурпурная фелонь съ тремя звѣздами, ликъ смотритъ прямо, надъ глазами, на щекахъ, на носу и губахъ оживки; письмо желтокоричневаго колорита, ликъ Младенца отличается живостью взгляда и движенія. Все же икона, при современномъ разрушеніи, была переписана, и шраффировка золотомъ не принадлежить древности.

Но эта вкона и ея дружка, икона Троицы, имѣютъ крупное историческое значеніе по своимъ филиграневымъ окладамъ. Икона Богородицы украшена по окладу 16 чеканными пластинками съ погрудными изображеніями: двухъ архангеловъ на верху, св. Филиппа, Нестора, Матвѣя, Параскевы, Марины. Эти рельефы не отвѣчаютъ древнему сканному окладу, исполненному въ широкомъ пошибѣ XIII или XIV столѣтія. Рельефныя пластинки представляются двухъ родовъ: въ видѣ круглыхъ бляхъ, орнаментированныхъ рогомъ изобилія и цвѣтами въ турецкомъ вкусѣ, очевидно, работы мастеровъ новѣйшаго времени. Къ этимъ грубымъ и аляповатымъ бляхамъ подходятъ и нѣкоторыя четыреугольныя пластинки съ изображеніями Евангелистовъ и святыхъ, набитыя по угламъ, не подходящія по размѣру, напоминающія дешевые металлическіе образки восточныхъ базаровъ: онѣ не

заслуживаютъ разбора по своей ремесленной грубости и по отсутствію въ



71. Икона Б. Матери въ Ватопедв, подъ сканнымъ окладомъ.

нихъ даже исторической традиціи. Но изъ нихъ різко выділяются нісколько пластинокъ, исполненныхъ по формі для оклада и вставленныхъ

въ орнаментальные промежутки, среди четырехъ круговъ, со втиснутыми въ нихъ сканными крестами: изображенія могли бы назваться древними, стильными, если бы слишкомъ широкая манера обработки ликовъ и одеждъ не производила страннаго впечатлѣнія и не напоминала новѣйшія подражанія древностямъ Византій: при широкой, но еще византійской манерѣ драпировки, волосы насѣчены мельчайшею насѣчкою, работа чекана не чистая, не тщательная. Далѣе, нельзя не замѣтить странности монограммъ, очевидно, взятыхъ съ прорисей и потому получившихся въ обратномъ порядкѣ отіас, при фигурѣ св. Параскевы есть ея имя, нѣтъ: αγια; имя св. Лупа передано: Λέπτος, самъ св. Лупъ изображенъ съ бородкою, хотя слегка опушающею лицо, и держитъ онъ Крестъ и Евангеліе. Словомъ, эти пластинки являются новѣйшимъ дополненіемъ къ окладу, котораго древнія украшенія, видимо, пострадали еще въ древности и въ новѣйшее время были замѣнены грубыми и новодѣльными.

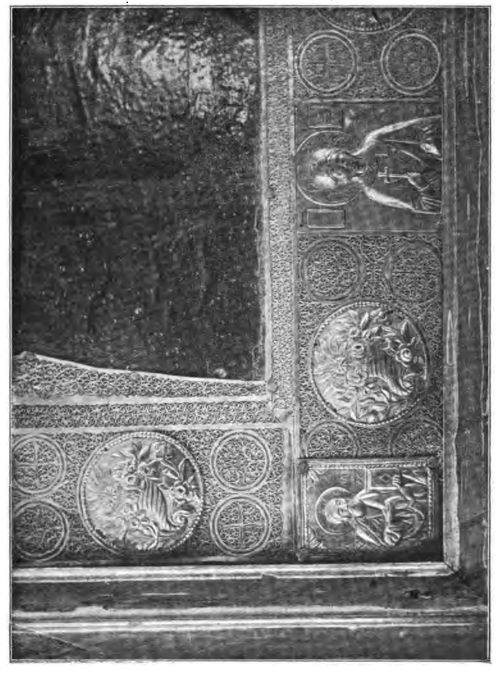
Икона св. Троицы вписана была внутри древняго оклада въ концѣ XVI вѣка, послѣ того какъ прежняя живопись или была очищена или только прикрыта новымъ письмомъ и поэтому можетъ еще открыться впослѣдствіи. При исполненіи новой иконы, не пришлись на лѣвой сторонѣ головка ангела, нимбъ средняго ангела, ничѣмъ не заполнены стрѣлки, прежде бывшіе шпицами зданій, и неправильно заполнена раковина свода, представляющаго палатку надъ сидящими; полотно, по которому написана икона, вмѣстѣ съ металлическимъ вѣнчикомъ и нимбомъ, отстало; далѣе, неправильно, не по вырѣзу, снизу написанъ столъ, и наконецъ вырѣзка направо внизу не заполнена живописью. Изъ древнихъ рельефныхъ пластинокъ уцѣлѣли изображенія: Прокопія, Петра, Вареоломея, Георгія, Лупа, Іоакима, прочіе новой, грубой работы. Выпуклые ажурные щитки, наполненные плетеніемъ или такъ наз. арабесками, сохранились только въ двухъ экземплярахъ, прочіе новой работы, съ букетами.

Икона урѣзана, прежде была выше, и внизу бордюры не сходятся. Скань (рис. 72) выполнена въ объихъ иконахъ одинаково, очень близка по рисунку къ окладу Владимірской Божіей Матери, представляетъ украшенія полей оклада, внутри гладкихъ золоченыхъ лентъ, при чемъ образуются то узкія, то широкія полосы, наполняемыя однимъ рисункомъ, изъ разныхъ пальметъ, далѣе внутри широкихъ полосъ выдѣлены круги, въ нихъ вписаны кресты, и опять все пространство заполнено разводами архитектурнаго построенія. Но авонскіе оклады слишкомъ однообразны, тогда какъ на Владимірской иконѣ (изображенія на рельефныхъ пластинкахъ описаны К. И. Невоструевымъ 1), окладъ доселѣ не изданъ) и поля, медальоны ще-



<sup>1)</sup> Въстникъ Общ. древнерус. искуства, за 1866 годъ. Москва, 1866, статья: Монограмма митр. Фотія на окладъ Владимірской иконы, стр. 177—181. Подробно разобраны

голяють чрезвычайнымъ разнообразіемъ и напоминають всего болье Мономахову шапку. Точный фотографическій снимокъ этого оклада могь бы



72. Уголъ сканняго оклада Ватопедской иконы Богоматери.

значительно подвинуть вопросъ объ этомъ последнемъ памятнике: Фотій

взображенія 12 праздниковъ, съ указаніемъ муъ соотвѣтствія времени Фотія, но ничего не сказано о филиграни.

устроилъ этотъ окладъ съ золотою сканью между 1408 и 1431 годомъ, или при помощи выписныхъ греческихъ золотыхъ дёлъ мастеровъ, или, быть можетъ, московскихъ мастеровъ, но въ привычномъ митрополиту грече-



73. Икона Благовъщенія въ сканномъ окладь XIV—XV выка въ Ватопедь,

скомъ, цареградскомъ вкусть. Иконы Ватопеда сдъланы изъ серебряной скани и сравнительно грубой, ремесленной работы, и быть можетъ, также нъсколько поздите во времени.



74. Икона Б. Матери въ древнемъ окладѣ въ Дохіарѣ.

Въ томъ же Ватопедѣ, въ алтарѣ мы разыскали, среди старыхъ иконъ, поставленныхъ на заднихъ полкахъ иконостаса, большую икону Елагоопъщенія (рис. 73), выш. 0,66 и шир. 0,56 м., не переписанную, письма

XIV—XV вѣка, но нынѣ почти невидную. Вся рама иконы, всѣ фоны и поля, оставшіяся не заполненными рисункомъ фигуръ Архангела и Дѣвы и зданіями, покрыты чуднымъ по тонкости сканнымъ серебрянымъ окладомъ, такъ что сканныя пластинки покрывають все поле неба, свободное отъ зданій и весь низъ иконы, оставляя мѣсто для живописи. Правда, при вырѣзкѣ металлическаго фона для перьевъ ангельскаго крыла, для кончика одежды, особенно для нижней туники, гдѣ образуется странный зигзагъ, для ножекъ кресла Богородицы, получается впечатлѣніе непріятное, особенно когда живонись поблекла и кажется пыльною доскою. Но орнаментальная красота ажурныхъ щитковъ и выпуклыхъ бляхъ, замѣчательное разнообразіе разсыпанныхъ по сканному полю кружковъ съ всевозможными формами крестовъ, звѣздъ и розетокъ, въ эти круги вписанныхъ, сближаютъ этотъ окладъ наиболѣе съ Владимірскою иконою. Сюда же примыкаетъ мреста Протата, описываемый ниже (фот. 120).

Затемъ, въ Дохіаре мы встретили две иконы Богоматери съ Младенцемъ, одна въ типъ Корсунской (но ликъ не «главной» или «оплечной», какъ говорять наши иконописцы, а погрудный, см. фот. 105) и другая въ позднъншемъ спискъ Одигитрін (юный ликъ Богоматери молдовлахійскаго письма XV въка, см. фот. 103), съ любопытными окладами и вънчиками, украшенными сканью ленточной формы. Вторая икона (рис. 74), имъя выш. 0,25 и шир. 0,19 м., относится къ разряду моленныхъ домовыхъ иконъ, любопытна и письмомъ, хотя ремесленнымъ, но древнимъ, широкимъ, безъ раздълки, оживокъ и шраффировокъ. Руки фигуръ выполнены серебромъ и прикрыплены поверхъ живописи. Скань употреблена здысь двухъ родовъ: сученая и ленточная, изъ первой жгутики и завитки, изъ второй внутреннія розетки; композиція зам'єчательно красива въ рам'є и в'єнчик'є. На первой нконъ окладъ басменный, штампъ въ типъ итальянскаго ренессанса, но вънчики древніе, сканные, тончайшей работы, по сложности и трудности напоминающіе Мономахову шапку. Сходство тёмъ ближе, что поле в'енчика выполнено сканью сученою и сплющенною, а внутреннія розетки (прежде исполнявшіяся эмалью) ленточною.

Куски разобраннаго, драгоцѣннаго по рисункамъ ленточной скани, оклада набиты на указанной выше иконкѣ Богоматери въ Ватопедѣ, носящей (виѣстѣ съ образомъ Спаса) названіе «игрушки импер. Өеодоры» 1).



<sup>1)</sup> Επόλιοτεκαρь Βατοπεζα μοπαχώ Εβγεπία βώ εβοεμώ εταχοτβορμομό οπικαμία οбατελα, καπεταπακομώ βώ Αθακαχώ βώ 1891 году, θα стр. 20, прим. 2, приводить находящуюся на окладѣ (τοῦ πλαισίου) иконь — игрушекъ Θεοдορы надпись въ стихахъ, обращающуюся къ Пресвятой Дѣвѣ, держащей Младенца: Βεβαία ἐλπὶς ἡπορημένων, Κόρη, Σχέπη γενοῦ μου χαὶ ψυχῆς σωτηρία. Οἶδα σε χαὶ γὰρ ὀρφανῶν τε χαὶ ξένων Τὸν βόρβορον πλύνουσα τῶν ἀμαρτάδων. Φιλανθρωπινή Ἄννα ταῦτα σοι χράζει. Δέησις τῆς δούλης τοῦ Θεοῦ Ἄννης Παλαιολογίνης Κανταχουζηνῆς. Δῶρον τῆς Φιλανθρωπινῆς. Κακαя именно Анна Палеологъ Кантакувенъ пожертво-

Здёсь вновь мы встрёчаемъ замёчательное разнообразіе фигуръ, исполненныхъ ленточною сканью, внутри кружковъ, ромбовъ, полосъ, въ видё крестиковъ, криновъ, пальметъ, изъ различныхъ сочетаній. Очевидно, число памятниковъ драгоцённой скани, начавшейся въ Византіи еще въ XI столітіи, въ связи съ перегородчатою эмалью, должно быть еще очень значительно на Востокі, и требуетъ спеціальнаго изследованія, прежде чёмъ мы въ состояніи будемъ рішить, гді именно выполнялась эта скань, какъ намболіте предпочтительный видъ мастерства въ металліть, но уже теперь мы могли бы указать, во-первыхъ, на Балканскій полуостровъ и нижній Дунай, какъ на містности, гдіть было сосредоточено это мастерство, и во-вторыхъ, на эпоху XIV—XV столітій, когда оно было намболіте развито, стало быть, на эпоху развитія греко-славянскаго искусства.

Это юго-славянское искусство, какъ мы въ томъ убёдились, было преимущественно сербскимъ и сложилось въ XIII вёкё, въ періодъ ослабленія Вивантіи латинскимъ завоеваніемъ, но блестящею эпохою его былъ XIV вёкъ, во времена Краля Милутина (1282—1320 г.) и Стефана Душана (1331— 1362 г.), а окончаніемъ средина XV вёка. Однако, этотъ конецъ эпохи расцвёта и монументальныхъ предпріятій не прекратиль народнаго мастерства несчастныхъ, задавленныхъ кочевниками, богатыхъ земледёльческихъ странъ полуострова.

Балканскій полуостровъ быль, подобно Сициліи и Южной Италіи, именно тою м'єстностью православнаго Востока, гдё христіанское искусство и культура пришли въ тесное общеніе съ мусульманскимъ Востокомъ. Начиная съ III вёка по Р. Х. берега Дуная и Балканскій нолуостровъ въ теченіи тысячи л'єть посл'єдовательно наполнялись пришельцами съ Востока, вольными и невольными, культурными и полукультурными, но не дикими, такъ какъ всё эти племена, благодаря своему образу жизни, издавна приходили въ общеніе, и испоконъ в'єковъ, задолго до выхода земледёльческихъ странъ изъ дикости, пользовались промыслами странъ культурныхъ и знали торговлю. Таковы были издавна Гунны, Авары, Хазары. Пришедшіе въ страну Болгары знали высокую культуру своихъ односельчанъ по Волгѣ. При Оеофилѣ берега Вардара заняты были поселянами восточной (по византій-

вала эти иконы, преданій о томъ въ Ватопедъ не имъется, а между тъмъ это можетъ быть та же самая Анна, которая равно сдёлала вкладъ въ Ватопедъ мозанческой нконы праведной Анны, и вмёсть съ нею иконы Спасителя (въ Есфигиенъ) и Распятія. Анна Филантромина была второю женою трапевунтскаго императора Мануила III, царствовавшаго между 1890 и 1416 гг. Возможно, стало быть, что и Мануилъ, жертвователь Ватопедской чаши (см. ниже), былъ именно трапевундскій деспотъ, а не Константинопольскій императоръ. Въ виду того, что Анна Кантакузенъ жила во второй половинъ XIV и въ первой XV въка, получаемъ дополнительное указаніе времени обрамленія упомянутыхъ мозанческихъ мконъ и скани на иконъ Богородицы.

скимъ историкамъ, «персидской») дружины, поставлявшей почетную дворцовую гвардію «Вардаріотовъ». Въ ІХ-ХІ веке приливали сюда хотя на время кочевыя племена, въ 1123 г. Печенъти, въ 1243 г. Половцы. Нельзя отрицать, что, при существовании постоянныхъ связей этихъ дружинъ и племенъ съ ихъ исходнымъ корнемъ, съ Востокомъ, должна была поддерживаться и торговля, хотя караванная, и постоянный обывнъ предметами роскоши, личными украшеніями, конскими уборами, тканями между отдаленною Персіею и Сиріею съ берегами Дуная и побережьями Чернаго и Азовскаго морей. Между замѣчательнымъ богатствомъ всякой серебряной утвари и украшеній, покрытыхъ чеканною орнаментикою, въ могилахъ кавказскихъ горцевъ XV въка и обилемъ чеканныхъ серебряныхъ окладовъ и украшенныхъ сканью и финифтью предметовъ церковной утвари XV века на Балканскомъ полуострове и берегахъ Дуная есть органическая связь, которую предстоить изследовать, прежде чемъ объяснять характерный фактъ появленія восточнаго орнамента, главнымъ образомъ, арабесковъ и плетеній въ художественной промышленности этихъ странъ.

Воть почему мы не рѣшаемся принять мнѣніе аббата Рулена (равно гг. академика Шлюмбергера и де-Мели), считающаго сканный окладъ описанной выше мозавческой иконы Николая Ч. западною работою: впредь до появленія точныхъ указаній, можно указать лишь три мѣстности, гдѣ этотъ окладъ могъ быть исполненъ: Сицилія или Южная Италія, Венеція и западъ Балканскаго полуострова.

Мы встретили на Асоне въ шкафахъ ризницъ, на полкахъ алтарей и даже на стенахъ асонскихъ соборовъ целый рядъ драгоценныхъ по древности, техникъ, сюжетамъ, серебряныхъ, волоченыхъ и чеканныхъ окладовъ, изъ XII-XIV столътія, внутри которыхъ живописные лики давно исчезли и потемевли до неузнаваемости. Обыкновенно на этихъ окладахъ штамповались Господскіе праздники на крохотныхъ рельефныхъ пластинкахъ, а промежутки заполнялись штампованными плетеніями; такого рода оклады должны были изготовляться во множествь, судя по ихъ обилю въ Италін, Грузін и отчасти Россін, но пока очень трудно рішить, гді собственно сосредоточивалась ихъ фабрикація. А это было бы витересно знать, такъ какъ именно на этихъ окладахъ въ рисунокъ орнаментальныхъ полей вощли арабески, восточныя геометрическія и растительныя темы, начиная съ XII въка. Столь же любопытнымъ вопросомъ являются пока многочисленныя на Аюон'в финифтяныя изділія XV— XVII в. и даже начала XVIII въка, какъ то: мелкія иконы, въ серебряныхъ окладахъ съ финифтью, финифтяные вънчики на большихъ мъстныхъ иконахъ, финифтью украшенныя ладонищы и пр.: мъсто ихъ фабрикаціи понынь остается неизвъстнымъ, а между тъмъ эта финифть представляеть такую родственную близость къ нашей, что рано или поздно изследование будеть доискиваться источниковь и течений этого промысла, столь характернаго для истории южнаго и восточнаго славянства.

Какъ образцы басменныхъ окладовъ съ штампованными рельефными пластинками, взятые изъ ряда памятниковъ, иногда лучшихъ и древнъйшихъ, но болъе разрушенныхъ, или слишкомъ сборныхъ, представляемъ двъ иконы Ватопеда, стоящія на одной изъ соборныхъ полокъ: Спасителя (табл. XXXVI) и Богоматери (фот. 100). Правда, икона Спаса также сборная: рельефныя пластинки ея новъйшаго происхожденія, также и вънчикъ. Но характерный подборъ орнаментальныхъ коемъ, съ щитками и выпуклыми ромбами, полей, штампованныхъ разводами, тоже со щитками, дълаетъ этотъ окладъ близкимъ къ лучшимъ окладамъ Евангелій въ ризницъ и библіотекъ Св. Марка, стало быть, — къ памятникамъ XIII — XIV стольтій. Гораздо выше по окладу икона Богоматери Одигитріи, къ сожалънію, почти лишившаяся живописнаго образа. Кромъ арабесковыхъ плетеній, разводовъ, здъсь фоны раздъланы штампованными вглубь кринами, которые были, затъмъ, ранъе наполнены цвътною мастикою, нынъ выкрошившеюся, и 12 Господскими праздниками.

Исчезнувшая нынѣ икона (рис. 75) І. Златоуста (0,27 м. и 0,19 м.) въ Хиландарѣ, въ алтарѣ, на полкѣ, представляетъ басменный окладъ ХІП—ХІV вѣка съ 14 рельефными пластинками: обычными праздниками, но съ любопытною гетимасіею, оттиснутою не въ срединѣ верхней рамки, а внизу, сбоку Успенія: на высокомъ царскомъ тронѣ (не престолѣ церковномъ) на пологѣ лежитъ Евангеліе и сзади стоятъ: копіе, крестъ и трость, а по сторонамъ два преклоняющіеся Архангела съ мѣрилами; надпись Етираста. Въ Діонисіатть икона вм. Димитрія (рис. 76), тоже исчезнувшая, представляла великомученика сидящимъ на престолѣ, съ копіемъ въ правой рукѣ, въ окладѣ того же характера, съ щитками и арабесками, изъбасмы.

На игуменскомъ мёстё въ лаврскомъ соборё стоитъ икона Доанасія Аоонскаго, дурного письма; святой представленъ въ зеленомъ хитонѣ и красномъ гиматіи въ обычномъ типѣ. Поле покрыто серебрянымъ басменнымъ листомъ съ разводами и акантовыми листьями внутри. Чеканомъ выбито изображеніе вкладчиковъ: «Іоанна Владислава, великаго воеводы и самодержица всея Угровлахіи», и «Анны, благочестивѣйшей великой воеводши и самодержицы всея Угровлахіи». На этотъ разъ костюмы западные XVI или XVII вѣка.

Между окладами напрестольныхъ Евангелій на Авон'є первое м'єсто занимаєть находящійся въ лавр'є св. Аванасія (табл. XXVI) зам'єчательный окладъ Евангелія, письма XI в'єка, на пергамин'є, съ четырьмя изо-

Digitized by Google

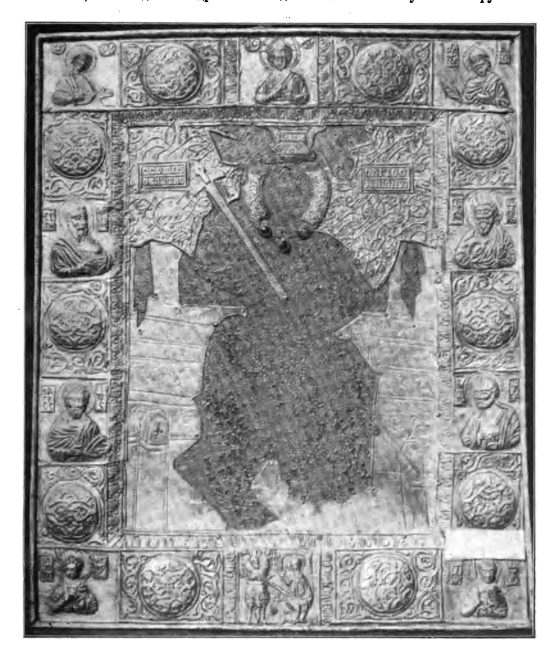
браженіями Евангелистовъ: этотъ окладъ, несомивно, принадлежитъ къ од-



75. Икона І. Златоуста въ Хиландаръ.

ному вкладу съ древохранительницею, приписываемою имп. Никифору, что

доказывается тождествомъ наружной орнаментаціи и сходствомъ стиля. Окладъ серебряный, листовой, позолоченный, кайма подёлена квадратными полями; въ каждомъ квадратикъ гитездо съ камнемъ и по угламъ 4 кружка



76. Икона вел.-муч. Димитрія въ Діонисіатъ.

изъ грубой скани съ гнёздами для жемчужинъ; гнёзда набраны камнями: сафирами, гранатами, аметистами, изумрудами, хризолитами, гранатами, сердоликами, между сафирами есть хорошіе; по угламъ большіе горные

хрустали. Но то, что собственно дёлаеть окладь замічательнымь, есть средняя арка на колонкахь съ горельефною фигурою Спасителя, почти въ виді его статуэтки, обложенной листовымь золотомь, поставленной внутри арочки на подножіи. Христось стоить на подножіи, украшенномъ драгоцівными камнями, благословляя передъ собою именословно и держа въ ліввой Евангеліе. На раскрытомъ Евангеліи читается: ἐιρήνην ἐμὴν и пр. изъ Ев. І. ХХ, 21, 23.

Возможно, что одна изъ Ирина приказала «построить» это Евангеліе, но которая изъ многочисленыхъ Иринъ Византіи въ данномъ случат можеть быть названа, врядъ ли можно сказать и после определенія времени памятника. Время памятника опредъляется его эмалями. Два листа книги Евангелія наведены білою эмалью, съ черными буквами: подножіе наведено также былою эмалью, укращенною голубыми разводами изъ вытвей, съ листочками и бутонами, изумруднаго цвъта, съ красными почками. Эмаль превосходной техники XI века. Въ поле арки укреплены, кроме того, две эмалевыя пластинки съ погрудными изображеніями святителей Григорія Богослова и Василія Великаго: изумрудная эмаль въ нимбахъ потрескалась, но другіе цвъта остались ясны и прочны, свътлы и сильны. Всъ детали: оливковый полутонъ въ тъняхъ, пепельный цвътъ волосъ Григорія, мелочная раздёлка окладовъ Евангелія, камней на нихъ, крестиковъ, одеждъ святыхъ указываеть на XI векъ. Колоночки арки сделаны въ виде сплетенныхъ пальмовыхъ вътвей, арка какъ бы изъ тростийковаго плетенія. Оборотная сторона оклада покрыта также листами чеканнаго серебра (табл. XXVII): средина занята изображеніемъ въ аркѣ Сошествія во адъ, по обычному переводу: Христосъ изводить изъ ада за руку Адама и умоляющую Еву. Позади стоять въ раскрывшихся гробахъ Іоаннъ Предтеча и Давидъ съ Соломономъ. Кайма изъ разводовъ съ разнообразными пальметками, чрезвычайно замысловатыми и относится къ хорошему времени, но въ нижней части разрушена и дополнена позднъйшими кусками басменнаго серебра, штампованнаго арабесками.

Главное достоинство памятника въ высокомъ стилѣ фигуры Спасителя, Его изящномъ и строгомъ ликѣ, въ хорошемъ стилѣ драпировокъ, и затѣмъ въ общемъ типѣ оклада, хотя принадлежащаго ко второй половинѣ XI вѣка, но носящаго еще на себѣ весь характеръ орнаментальныхъ композицій X вѣка, простыхъ и богатыхъ въ одно и то же время. Большіе аметисты на гладкомъ золотомъ матовомъ полѣ немало содѣйствуютъ впечатлѣнію.

Въ Хиландарской библіотекъ имъется замъчательный окладъ ц.-слав. Евангелія (по кат. Ламброса № 7), извъстный П. И. Севастьянову и проф. Іос. Стриговскому; П. И. Севастьяновъ снялъ съ эмалей оклада превосходные рисунки въ краскахъ, вошедшіе въ составъ Альбома Академіи Художествъ. Окладъ принадлежить новъйшему времени, но на немъ, вниманіемъ неизвъстнаго скевофилака, укръплены пять пластинокъ византійской эмали,





77. Эмаль изъ Хиландара.

78. Эмаль изъ Хиландара.

одна въ срединъ 0,053 кв. см., и четыре по угламъ: 0,054 ш. и 0,059 см. выс. Средняя представляетъ прекрасный геометрическій рисунокъ изъ кружковъ, опоясываемыхъ рядомъ крохотныхъ бордюрчиковъ, изъ штуч-

ныхъ наборовъ, крестиковъ, криновъ. Три угловыя (одной недостаетъ) представляютъ погрудныя изображенія Архангеловъ Гавріила (рис. 77) и Михана (рис. 78) и І. Крестителя (рис. 79), очевидно, отъ разобраннаго Деисуса, находившагося нѣкогда на окладѣ древней иконы. Эмали эти изъ рѣдчайшихъ образцовъ XI вѣка и сохраняютъ еще оригинальныя черты основнаго античнаго типа древней византійской живописи, не затронутаго еще особенностями и манерою поздняго византійства: этому соотвѣтствуетъ и палеографія надписей, носящая ха-



79. Эмаль изъ Хиландара.

рактеръ письма X въка. Нимбы архангеловъ (І. Предтечи выщербился) голубые бирюзоваго оттънка, равно и крылья, еще древняго рисунка, т. е. узкія и короткія, состоять изъ полосокъ бирюзовой и темнолиловой (въ отличіе отъ поздивищаго типа ангельскихъ крыльевъ съ павлиньшии широкими концами). Но еще характерне античныя головы архангеловь, аттическаго контура, съ гладкими каштановыми волосами, выощимися только на шев, превосходная карнація тела, простота одеждъ: гиматія и хитона—лиловаго и бирюзоваго попеременно, съ желтымъ (золотымъ) тавліемъ и всего пелаго. Ликъ І. Предтечи еще отличается тою вульгарною простотою. которую назначено было одухотворить XI веку. Независимо отъ основнаго интереса этихъ эмалей, въ нихъ встречается еще деталь, сравнительно редкая: въ изображеніи Арх. Гавріила, на правой руке его, поверхъ хитона, между плечемъ и локтемъ, съ наружной стороны, виденъ кружокъ, съ бордюромъ изъ красныхъ точекъ, съ белымъ крестикомъ внутри. Очевидно, это особенная почетная нашивка, или даже изображеніе металлическаго щитка, съ крестомъ, осыпаннаго рубинами, назначенная здёсь отличать Архангела, но, по соображеніямъ мастера, не повторенная у Михаила (или разрушенная).

Но этими древибищими памятниками почти заключается рядъ замѣчательныхъ окладовъ, сохраненныхъ Аоономъ, и все прочее только повторяеть типы, уже ремесленные и извъстные въ лучшихъ образцахъ въ библіотек Св. Марка и особенно въ Грузіи. Рядъ грузинскихъ окладовъ, принадлежащихъ Иверу и воспроизведенныхъ альбомомъ Севастъянова, мы не могли видеть, по особеннымъ обстоятельствамъ, но ихъ банальная наружность имбеть мало значенія въ исторіи искусства, тогда какъ сопровождающія ихъ историческія надписи изучены и изданы спеціалистами. Обыкновенно, главнымъ украшеніемъ этихъ окладовъ, относящихся къ XIII—XV стольтіямъ, служать рельефныя изображенія на доскахъ оклада Распятія съ предстоящими и Сошествія во адъ, иногда. Вогоматери Одигитріи или Благовъщенія, Успенія, ръже: Деисуса и Евангелистов по боковымъ пластинкамъ книжнаго серебрянаго кіота, прикрывающаго обрѣзы книги. Иногда оклады эти работались въ Константинопол'в и представляютъ фигуры и лики правильно, хотя ремесленно, но чаще делались на месте, и тогда или самый рисунокъ становится дътски грубымъ, или же, при употреблении греческаго шаблона, крайне неудачно разм'вщение рельефовъ; всего лучше орнаментальныя украшенія въ видё аканоовыхъ разводовъ, крайне схематическихъ, но характерныхъ пальметъ, решетчатаго плетенія, выпуклыхъ щитковъ съ арабесками и сплошныхъ травныхъ рисунковъ ковроваго рода.

Поздивний оклады XV—XVII ввка на Авонв принадлежать большею частью къ молдовлахійскимъ вкладамъ воеводъ и господарей, весьма обильнымъ во многихъ обителяхъ. Равно и эти оклады, имвя большое значеніе для мъстной исторіи и особенно хронологіи молдавскихъ и валашскихъ господарей и воеводъ, еще досель не точно установленной въ нъкоторыхъ періодахъ, въ археологіи вещественной не могутъ получить историческаго значенія: настолько формы украшенія этихъ окладовъ подражательны, а исполнение грубо-ремесленно. Иногда эти оклады исполнялись съ греческими надписями, какъ напр. Eоингелія XII опка въ оклад $\pm$  1555 года въ Діонисіать съ изображеніями Распятія и Сошествія во ада и вокругъ Апостолого и Пророкого. Иногда же съ надписями славянскими, какъ на окладъ Евангелія 1462 года вз Есфигмент (фот. 111) съ изображеніями: Распятие Христово, 4 эмбленъ Евангелистовъ и 12 Апостоловъ въ кружкахъ, въ погрудныхъ изображеніяхъ. Тоже на окладь Евателія ХІ--XII в. въ Діонисіать (рис. 80), съ рельефными изображеніями: на лицевой сторонъ Распятія, обрамленнаго въ кружкахъ символами Евангелистовъ, апостолами, пророками: Іеремією, Давидомъ, Моисеемъ, Аарономъ, Соломономъ, Захарією, Гедеономъ, Іоною, Исаією, Даніиломъ, Моисеемъ, туть же святителями; на обороть: Рождение І. Предтечи и въ кругахъ: Апостолы, въ грубъйшихъ рисункахъ, изображенные стоящими и надписанные именами такъ: Вартоломею, Тома, равно святые: Теодор (держитъ въ рукахъ крестъ съ тремя перекрестьями), Нистор и пр. Подъ иконою рожденія Предтечи стоять вкладчики: воевода съ семействомъ, и надъ ними надинсь; сы тетроеваниель ковахь іоань мирчь воивода и гжда кнежна и дщере его стана и снъ ему петру воиводь.

Въ этомъ же отдълъ можно упомянуть *ръзные образа и иконы*, древніе памятники которыхъ на Авонъ крайне ръдки, несмотря на то, что авонскія греческія мастерскія доселъ промышляють продажею (въ городахъ) такихъ образковъ и крестиковъ. Но и теперь это работы отдъльныхъ келліотовъ, не мастерскихъ, содержимыхъ обителями, а сами мастера болъе пришельцы, здъсь поселившіеся.

Рельефный образ св. вм. Димитрія, обрѣтающійся на южной стѣнѣ собора (серпентинная плита 0,36 и 0,21 м.) въ Ксиропотамскомз монастырѣ Авонской Горы, принесенъ нѣківмъ синкелломъ Григоріемъ, который, будучи синкелломъ Великой Церкви, т. е. Софіи Цареградской, при началѣ турецкаго владычества, сумѣлъ купить тайно отъ турокъ икону и принесъ ее на святую Гору, въ память чего и память ктиторовъ монастыря снабдилъ икону на мраморныхъ рамахъ кіота надписями, называющими: Романа (ІІІ Аргира) и Андроника благовѣрныхъ царей, и упоминающими кратко исторію появленія этого рельефа на Авонѣ. Однако, очевидно, надписи эти 1) не даютъ никакого указанія на дѣйствительное время происхожденія рельефа, стиль котораго (отроческій возрасть святаго) указываетъ на Х вѣкъ 2).



<sup>1)</sup> Сообщаемыя Барскимъ, Странствованія, ПІ, стр. 309.

<sup>2)</sup> Brockhaus, Kunst in d. Athos-Klöstern 1891, Taf. 9.

Замѣчательный фрагменть *ризнаго деревянново складия* XI—XII вѣ-ковъ, происходящаго съ Авона, хотя, почти навѣрное, не авонскаго проис-



80. Окладъ Евангелія въ Діонисіать.

хожденія, но или солуньскаго, или вообще македонскаго, представленъ въ

сними XLVII таблицы. Складень имълъ въ выш. 0,24 м. и былъ ивкогда оправленъ въ серебро, но лишился оправы и нынт является въ видт бокового праваго куска одной изг трех створок, некогда укратенных великолешною резьбою 12 Господскихъ праздниковъ, по 4 въ каждой створке, представляющей двойную арочку, подбленную колонками. По счастію, сохранилась самая рамка складня въ видъ арки, опертой на фигурныя ръзныя колонки и также украшенной сплошною резною листвою. Сохранившіяся изображенія: Воскрешеніе Лазаря и Успеніе Божіей Матери (безъ Авонія) сами по себ'є прекрасной різьбы, отличнаго ранняго стиля X—XI въка и замъчательны живою экспрессіею лицъ, жестовъ и красотою фигуръ. Типъ Спасителя, Ап. Петра, Павла ничемъ не отличается отъ древивищаго IX—X стольтій. Изображенія сопровождають по низу рельефно вырѣзанными начертаніями пѣснопѣній: ἐχ γῆς ὁ νεχρὸς и ὑπερλόγον τεχοῦσα άγία πάρθενος и пр. Но самое любопытное представляется колонка, украшенная по капителянь и базамь розными иконками (подобіе украшеній иконостасовъ въ Византіи) Пророковъ: Іоны и Давида, Свят. Николая, невзвестнаго пророка, Св. Елисаветы, Григорія Богослова, а по стволу обвитая виноградною лозою, по стеблямъ которой висящія грозди рвуть и повдають: такъ наз. василисть (большая птица съ хвостомъ ящера, оканчивающимся двумя головками змён — фигура, извёстная пока въ многочисденныхъ романскихъ памятникахъ, но не въ византійскихъ), обезьяна — пионкантропосъ, козочка, два аиста, сплетшеся шеями. Интересъ къ этимъ резнымъ фигурнымъ украшеніямъ колонокъ темъ выше, чемъ мене извістно позднійших византійских памятников, тогда какъ античное происхождение удостовъряется памятниками IV-V стольтий.

Рельефная икона (часть складня?) св. вм. Георгія, находящаяся въ Ватопедѣ (рис. 81) и приписываемая V вѣку, на самомъ дѣлѣ, не древнѣе XI вѣка. Икона эта имѣетъ въ выш. 20 см., въ шир. 12,5 см. и вправлена въ деревянную доску, обитую въ XV вѣкѣ серебряными басменными коймами, разныхъ рисунковъ, отовсюду собранныхъ: наверху плетенія съ арабскими вуколами (выпуклыми щитками, покрытыми тоже плетеніемъ), по низу разводы съ пальметками грузинскаго типа (какъ во множествѣ окладовъ Грузіи) XII вѣка; по сторонамъ штампованныя фигурки святыхъ. Внутреннее поле (0,15 в 0,9 м.) раздѣлано въ видѣ киворія, украшеннаго вуколами съ монограммою Св. Георгія, поверхъ арочки на тонкихъ колонкахъ (характерный узелъ изъ двухъ стержней), внутри которой стоитъ святого, стоящаго съ копьемъ и щитомъ, въ воинскихъ доспѣхахъ и длинной полководческой хламидѣ; на ногахъ мѣховыя кампагія, любопытныя кожаныя точβіα (кампотубы) — подобіе трубокъ — гетры всадническаго дос-

пъха, надъвавшіяся императорами Византіи при конскихъ процессіяхъ. Рисунокъ, огрубълаго характера, дающій себя чувствовать въ мелочной ръзьбъ, симметрическихъ кружючкахъ локоновъ въ курчавой шевелюръ



81. Разная вкона Георгія въ Ватопедъ.

святого, въ исполненіи формъ человіческаго тівла, указываеть, однакоже, на XI—XII столітіе и сближаєть икону какъ съ извістною херсонесскою находкою шифернаго образка, представляющаго Георгія и Димитрія, такъ и съ грузинскими образами, нами раніве изданными.

Отворка шифернаю ризного складия съ 12 праздниками (рис. 82), работы XIV—XV въка, въ Ватопедъ, исполнена еще горельефомъ въ иныхъ мъстахъ, въ складкахъ и композиціи еще прекраснаго образца, но грубо-ремесленнаго исполненія.

Наряду съ окладами, византійское мастер-

ство издревле выработало пышныя формы кіотовъ или складней для сохраненія въ нихъ частицъ Животворящаго Древа и св. мощей <sup>1</sup>).

Древохранительница Лавры св. Аванасія (табл. XXIV), приписываемая вкладу друга св. Аванасія — имп. Никифора Ооки, имѣетъ форму складнаго кіота или тройныхъ складней, вышиною 0,44 см. и шириною 0,28 м., толщиною 0,4 м., съ двумя створками въ 0,10 м. ширины. Доски съ лица покрыты золотыми листами, декоративно подѣлены на мелкія квадратныя и продолговатыя поля коемками изъ крупной скани, на створкахъ тройная арочная раздѣлка, мало замѣтная. Общій типъ украшеній тяжелаго пошиба, господствовавшаго въ VIII—IX вѣкахъ: въ углахъ поля сканныя ячейки нѣкогда

<sup>1)</sup> См. мое сочинение о «Византійскихъ эмаляхъ», изд. А. В. Звенигородскаго.

содержали зерна жемчуга, въ срединъ гнъздо съ дорогимъ камнемъ. Поля подълены отъ руки, камни всъ разные, но именно это впечатлъние широкой



82. Ръзная икона 12 праздниковъ въ Ватопедъ.

простоты и пышности не чуждо силы. По угламъ горные хрустали, сре-

дины также выдълены овальными хрусталями, коймы — ониксами. створки набраны гранатами и сафирами.

Но главный интересъ вызывается эмалевыми щитками, вставленными въ восьми поляхъ верхней и нижней коемъ и восьми поляхъ створокъ; щитокъ составленъ изъ выпуклой бляшки съ погруднымъ изображеніемъ (трехъ не сохранилось) и бордюра изъ напиленныхъ пластинокъ голубаго стекла, по древне-варварскому способу; однако, эмали по рисунку, по краскамъ не могли быть сдѣланы ранѣе XI вѣка. Краски ярки, но ленточки часто порваны. Нимбы голубые, рѣже бирюзовые. Волосы темно-каштановые, у Григорія, Іоанна, Матеея — сѣдые, то-есть пепельно-голубые. Словомъ, всѣ признаки эмалей XI вѣка, къ тому же набранныхъ безъ порядка и изъ бѣднаго запаса, что Богъ послалъ: по коймамъ: Іоакимъ, Матеей, Симонъ, Григорій, Өеодоръ Стратилатъ, по срединѣ Өома. Златоустъ, Николай, Илія, Андрей, Павёлъ, І. Богословъ, Лука.

Внутреннее пространство (табл. XXV) тоже покрыто листовымъ золотомъ и, кромѣ углубленія для шестиконечнаго креста, также подѣлено на поля, украшено камнями и гнѣздами для мощей, прикрытыми рѣзными пластинками съ изображеніемъ святыхъ. Стиль ихъ указываетъ также на XI вѣкъ. Симеонъ столпникъ, великомученикъ Никита и св. Каллиникъ представлены здѣсь съ тою характерною стройностью и сухостью формъ, которая отличаетъ рѣзьбу XI вѣка и сдѣлала византійскія иконки предметомъ любительства на западѣ. Большинство вложенныхъ здѣсь частицъ мощей: сорока мучениковъ, свв. Каллиника, Никиты, Евстратія, Маркіана, Мартирія относится къ общечтимымъ святымъ Византіи и не даетъ повода видѣть указанія на высокаго вкладчика.

Между тыть лаврские монахи именно этоть кіоть съ частицею св. Древа называли именемъ Никифора и къ нему относили извыстный хрисовуль Никифора: тоть же кіоть съ именемъ Никифора описываеть соч. Брокгауза и знаеть проф. Стрыговскій. Первый, въ силу сходства съ Лимбургскою древохранительницею, считаеть дату вырною, хотя эта дата въ самомъ хрисовулы очень странная: мая 970 года индикта 13, тогда какъ Никифоръ быль убить уже въ декабры 969 года. Проф. Стрыговскій въ своей замыткы, миш имъ любезно сообщенной изъ листковъ, записанныхъ на мысты, сомнывается въ Х выкы.

Дело усложняется темъ, что Лавра владееть тремя частями Древа, и что издавна ихъ определяли разно. Барскій пишеть: «крестовъ отъ Животворящаго древа три: 1) большій всёхъ, отъ самого честнаго древа, въ долготу на пядь, въ толстоту перста человёка, съ двёма поперечными кратшимы, златымъ дрогомъ превязанны. Ковчегь же подобіе Евангелія, среброкованъ, съ позлащеніемъ и украшеніемъ драгихъ камней, зёло лёпъ и мно-

годиненъ, идиже суть и четиры маргарити, больши лисковаго ориха, но не весьма круглы. Еже есе сотворися коштому господаря молдавского». Между темъ, именно на нашемъ кіоте имеются четыре большія жемчужины въ размъръ волошскаго оръха, и мы умолчали намъренно объ этой подробности до главнаго вопроса о времени памятника. Барскій точенъ и правдивъ и передаеть о происхожденіи кіота то, что ему сказали. Но Порфирій также точень и знасть четыре креста: «кресть изъ животворящаго Древа, длиною вершка въ четыре, а толщиною въ перстъ, положенный плашия, съ двумя поперечниками изъ того же Древа, одинъ короче другаго, кои перевязаны серебряною проволокою, и съ словами внизу (надпись, видимо, новая). «Эту святыню пожертвоваль при хрисовуль Лавръ Аванасія другь его греческій царь Никифоръ Оока». Не значать ли эти слова описанія, что древо вклада Никифора еще при Порфиріи, т. е. въ 50-хъ годахъ не викло кіота? Напротивь того, уже тогда другая, меньтая часть древа была, какъ подобаетъ, заключена въ драгопѣнный кіотъ: «другой кресть изъ того же Древа, немного меньшій перваго, при хрисовуль данъ лавръ царемъ Михаиломъ Дукою, сыномъ Константина Дуки, прозывавшимся Парапинаки (1071-1078). Эта сеятыня хранится во сребропозлащенном ковчеть изящной работы. Въ крышку его вставлены четыре жемчужны, каждая величиною больше волошскаго орбха. Вотъ видъ и объемъ ихъ. Дверь ковчега створчатая, въ два полотнища. Внутри много мощей. Надъ каждыми мощами финифтяный образокъ. На полотнищахъ много иконокъ съ дорогими камиями и эмалью». Вопросъ, стало быть, разрешается простою справкою.

Общая форма древохранительницы тождественна съ кіотомъ Лимбургскаго собора и въ основѣ ничѣмъ не отличается отъ многочисленныхъ складней, назначенныхъ сохранять частицу св. Древа или частицы мощей, съ тою лишь разницею, что въ первомъ случат внутренняя дека кіота ниветь еще крестообразное углубленіе, вногда соотвітственно украшенное, но, ради святости предметовъ, чаще оставленное подъ одною оковкою дорогниъ металломъ. Украшеніе и въ нашемъ случать, сосредоточивается на наружной сторонъ створокъ, но ихъ орнаментація заимствуется отъ дверепъ, только въ частностяхъ, а общее декоративное пълое ведетъ свое происхождение отъ греко-римской орнаментаціи гладкой золотой поверхности рядами саженыхъ по ней въ гитедахъ драгоптиныхъ камией: таковы напр. кресть въ Монцъ, вкладъ королевы Теодолинды и крестъ Юстина II, оба памятимка VI въка, чрезвычайно характерные по своему тяжелому убранству, перешедшему, затъмъ, цълнкомъ въ издъля временъ Карла Великаго въ Германіи и Италіи и мекедонской династій въ Византій. Въ Х веке этотъ тяжелый наборь камнями, поражающій своєю грубостью и въ вещахъ взъ

вкладовъ короля Беренгарія (888—924 г. — ящичекъ съ зубомъ І. Предтечи въ Монце, такъ наз. жельная корона) и въ золотой обделке потировъ наъ оникса и яшмы въ сокровищницъ св. Марка, уже, видимо, стараются облеганть, давъ ему архитектурную композицію, расчленивъ полями, окруживъ гнтада филигранью, покрывъ все общее поле филиграневыми или сканными разводами и перемеживъ декоративныя поля съ камнями рядомъ иконокъ или въ рельефъ или же эмалевыми. Подобнаго рода смъщанная декорація стала общепотребительною въ ХІ въкъ и перешла на западъ, гдъ отъ XII стол. имъется цълый рядъ окладовъ, иконъ, крестовъ, даро- и мощехранительницъ, подобнымъ образомъ украшенныхъ. Въ самой Византіи обиліе эмалевыхъ пластинокъ рано ввело эту декорацію въ должныя границы, и потому мы почти постоянно видимъ только поля съ пятью камнями среди эмалей, а такого рода характерныя доски, какъ лаврскій окладъ Евангелія и эта древохранительница, усыпанныя камнями, явлаются редкостью. Характерно и то, что здесь эмали играють тоже роль гиездъ, въ виде круглыхъ бляшекъ, окруженныхъ наборомъ синихъ стеколъ, по извъстному варварскому типу такъ наз. «перегородчатыхъ инкрустацій» (orfévrerie cloisonnée), и что всв поля украшены жемчужинами, сидящими на шпенькахъ внутри филигранной ячейки.

Своеобразнымъ памятникомъ древности является древохранимельница сербскаго краля Стефана и брата его Лазаря (табл. XXVIII), очевидно, вкладъ отъ имени обоихъ въ Хиландаръ, перешедшій во владѣніе Ватопеда, гав онъ и хранится нынв въ алтарв, въ серебряномъ поздивищемъ кіотв, грубой работы. Древохранительница представляетъ нынъ кипарисовую доску, выш. 40, шир. 27 сант. и толщиною 4 сант., оковинную серебромъ, гладкими листами. На лицевой сторонъ имъется углубление для шестиконечнаго креста, и въ немъ вложена часть Животворящаго Древа, шир. 11/2 сант. и толщиною въ 1 сант., окованная листовымъ серебромъ, при чемъ средняя пластинка наръзана проръзными крестиками и дырочками. По краямъ напаяны скобочки, сквозь которыя пропущены жемчужныя нити. По концамъ рукавовъ креста посажено шесть большихъ гнёздъ съ горными хрусталями и сердоликами, а на нижнемъ рукави на серебри выризана надпись: «крти четным помлум стефана и лазара». Все углубленіе окаймлено пластинкою, по краямъ которой проходять двё жемчужныя нити, укрыпляемыя густо насаженными скобочками, припаяны тонкіе витые жгутики и посажены въ малыхъ 37 гибздахъ гранаты. Затемъ, вся доска поделена сверху до низу на 14 мъстъ или кіотцевъ для святыхъ мощей, въ видъ яческъ, снабженныхъ дверцами, на которыхъ изображены соответственные святые, и вокругъ которыхъ идуть надписанія ихъ имень. Сліва сверху изображена молящаяся фигура (въ нимбъ: св. Саввы?), надпись: «страсти христовъ.

Зрно от рудь (?) крта. влас гнь и от пелены его». Справа: подобная фигура. Надпись: «чудесномь трудь его. часть от четнаго дрыва, крывь его». Фигура погрудь съ Евангеліемъ---«святын лука и мощь его». Безбородая фигура — «святыя Стефан прывомчникъ и мощь его». Подобное изображение съ ораремъ: «святын Куріакъ» и пр. Тоже, держитъ у груди раскрытую книгу — «сты прокопіе» и пр. «Сты анкых»... «Ермолае» (съ бородкою). «Сты врачь козма» (съ бородкою) и «Дамїань» (безбородый). «Ста фотиния» (по ошибкъ поставлена дверца съ бородатымъ святымъ) «мянича и мошь ее». «Здъсь высунс стых пленно дом». «Здъсь стого пантеленмона» и пр. «Здесь от м менкъ иже вь леде пострадавших». Изображенія детски грубы, но, что обращаетъ на себя вниманіе, не лишены изв'єстной стильности, и въ ней мы видимъ явную копировку невъжественнымъ и неумълымъ ръщикомъ грубаго западнаю (а не византійскаго) скульптурнаго оригинала. Это видно и въ нимбахъ, которыхъ окружность набита какъ бы гвоздиками (какъ въ средневъковыхъ западныхъ скульптурахъ), и въ головахъ, съ ихъ однообразнымъ округлымъ оваломъ, мелкою штриховкою волосъ, характерно-грубымъ рисункомъ погрудныхъ фигуръ и особенно ясно въ одеждахъ или облаченіяхъ мучениковъ, въ способъ держать книгу открытую передъ грудью или въ правой рукѣ и пр. и пр. А это обстоятельство, въ свою очередь, вижеть свое значение, при сопоставлении съ западными формами религіозныхъ изображеній въ миніатюрахъ Сербскаго Мирославова Евангелія, современнаго нашему памятнику, и для исторіи славянскаго искусства и для оцінки общей роли византійскаго и западно-римскаго искусства въ ихъ распространени по Европъ. Характерно здъсь и то, что вся орнаментація древохранительницы выполнена, хотя варварски, по византійскому образцу: и гитэда камней, и скобочки для жемчужныхъ нитей, и ажурныя полубусины изъ гладкой скани, посаженныя по концамъ креста, в весь ансамбль устройства воспроизводять константинопольскіе образцы XI-XII crojetii.

Какую выставку роскопи и художества представляли некогда византійскія мощехранительницы, мы можемъ теперь только гадать, такъ какъ греческіе источники—къ чему было говорить о томъ, что всёмъ изв'єстно—согласно молчагь о томъ, а немногія, сохранившіяся отъ древней Византіи, драгоцінности въ ризниці св. Марка искажены временемъ и переділками. Но если мы обратимся даже къ позднійшимъ заміткамъ паломниковъ и путешественниковъ, особенно западныхъ (Антоній Новгородецъ перечисляєть только самыя мощи и вообще говорить о святыні почти исключительно, но и западные, видимо, не могуть опінить художественной обділки, разві со стороны ея матеріала), то найдемъ, во-первыхъ, сліды этого былаго богатства и, во-вторыхъ, то важное обстоятельство, что этого рода

вещи и издълія почти не измънились по формамъ и въ современной утвари греческихъ монастырей. Въ 1403 г. Клавихо 1) во Влахериской церкви видъль следующее: монахи въ процессіи принесли большой красный ковчегь вля раку запертую и запечатанную, хранввшуюся въ пиргъ 2). Изъраки вынули: 1) серебряныя блюда, для того чтобы на нихъ класть святыни (и современный обычай), 2) кругный золотой ковчежець сь хавбомь, даннымь Спасителемъ Іудъ и не съъденнымъ, 3) волотой ковчежецъ съ хрустальною коробочкою внутри, хранившею кровь Господа, 4) золотой ковчеженъ съ кровью, истекшею отъ вконы Распятія въ Бейруть, пораженной жидомъ. 5) хрустальный ящичекъ съ волосами, вырванными изъ брады Господней, 6) ковчежень съ кусочкомъ камня миропомазанія, 7) ковчегь серебряный съ золотою доскою, на которой украплены были желаво копья Лонгина. кусокъ трости и губки отъ орудій Страстей Господнихъ, и 8) одежду Господа, о которой метали жребій. Видимо, всё эти ковчежцы не им'ели вовсе художественной отдълки, потому что были назначаемы всегда лежать скрытыми въ ящикъ. Напротивъ, въ монастыръ св. Франциска въ Перъв Клавыхо выдыть рядъ богато убранных (ricamente guarnito) мощехранительницъ, ковчежцевъ, оправленныхъ въ золото и серебро, съ камиями, также въ формъ рукъ и пальцевъ, все святыни, доставшіяся будто бы Латинянамъ во время датинскаго завоеванія.

Но въ то время, какъ въ западныхъ городскихъ соборахъ раки и мощехранительницы, начиная съ X вѣка, стали представлять собою высшія произведенія искусства, монастырскій обиходъ на христіанскомъ Востокѣ могъ довольствоваться простыми ящичками и свинцовыми коробочками. Здѣсь святыя мощи не являлись предметомъ великихъ поисковъ, похищеній, добычею войнъ и набѣговъ, и считались въ обители не единицами, а многими десятками. На Авонѣ въ великихъ греческихъ обителяхъ святыя мощи хранятся въ алтаряхъ, въ глухихъ шкапахъ, въ мелкихъ коробкахъ и ящичкахъ, ф) едва обитыхъ листовымъ серебромъ и снабженныхъ надписями, но безъ всякихъ украшеній. Едва отдѣльныя главы, руки, кости высокочтимыхъ святыхъ, отцовъ церкви покрываются, для сохранности, серебромъ, украшаются сканью и финифтью, но уже въ XVI—XVII столѣтіяхъ, когда этого требовало непрерывное поклоненіе паломниковъ.



<sup>1) «</sup>Дневникъ путешествія ко двору Тимура въ Самаркандъ въ 1403—1406 гг.», въ пер. подъ ред. акад. И. И. Срезневскаго, изд. въ Сборникъ Отд. Рус. яз. и Слос. Имп. Ак. Н., т. 28, 1881, стр. 77—81.

<sup>2)</sup> Sobieron á una como tore. Монахи брали святыни въ сопровожденіи одного придворнаго вельможи— un caballero del Emperador.

<sup>3)</sup> Ib. crp. 92-94.

<sup>4)</sup> См. опись ризницы обители Патмоса, отъ 1201 г., изд. проф. Ш. Диленъ въ Вуз. Zeitschrift, 1891, l. с.

Между различными предметами древности, найденными на землё монастырскаго хутора на Кассандрё, принадлежащаго Руссику, и хранимыми въ его библіотеке, мы нашли также замечательный малоазіатскій ящичекь



83. Ковчежецъ для мощей и крестъ изъ маловзіятскаго древняго города Нигде.

для храненія мощей VI—VII стольтій (рис. 83). Ящичекъ этотъ найденъ въ Нигде, селеніи близъ др. Назіанза (Ненези), на мъсть бывшаго тамъ и сохранившагося древняго храма—базилики древнъйшей эпохи; ящичекъ выдолбленъ изъ известняка, назначался для вложенія частицы св. мощей, полагаемыхъ подъ престоломъ 1); онъ закрывается наглухо крышечкою. Вмѣстѣ съ ящичкомъ въ развалинахъ найдена половинка складней креста VI—VIII столѣтій (у насъ наз. Корсунскаго) съ изображеніемъ св. Өеодора и двухъ кипарисовъ, и обломокъ другого креста съ изображеніемъ Богоматери.

Хранимый въ Ксиропотамѣ такъ наз. Золотой нагрудникъ царицы Пульхеріи (рис. 84: на томъ же рисункѣ видна дощечка съ крестомъ, исполненнымъ изъ зеренъ, составленныхъ отъ ливана и смирны — даровъ Младенцу Виелеема, — вкладъ жены султана Амурата, дочери сербскаго деспота Юрія) не имѣетъ ничего общаго съ древнею царицею и по времени не ранѣе XII вѣка, впрочемъ, весь сборный. Это, дѣйствительно, тѣльникъ въ видѣ тройнаго складня, по лицевымъ створкамъ украшенъ камнями и жемчугомъ по золоту — рисунокъ составляетъ крестъ, а сзади рѣзьба съ чернью представляетъ вм. Георгія и Димитрія, промежъ нихъ внизу кринъ, эмблема мученической крови, вверху Спасъ по грудь. Мученики еще древняго типа, держатъ въ правой рукѣ высоко поднятые кресты. На внутреннихъ створкахъ Апп. Петръ и Павелъ, самый же реликварій кіотца представляетъ подобіе крохотнаго шкапика съ выдвижными ящичками, на которыхъ надписи по греч. «св. губы», «40 мучениковъ», «св. Варвары», «І. Златоуста» и пр.

Подобные этому филактеріи съ частицей Животворящаго Древа и св. мощей, также осыпанные снаружи камнями, внутри хранящіе крестикъ, сдёланный изъ скани, имбются въ разныхъ греческихъ обителяхъ Аеона. Нередко такого рода филактеріи превращаются въ кіоты большихъ размёровъ, особенно въ позднейшее время, въ XVIII веке, темъ, что частица Древа, сама имбющая форму крохотнаго креста, вставляется въ крестъ декоративный, украшенный сканью и финифтью и осыпанный жемчугомъ.

Подобнаго характера, но въ оригинальной форм' ковчежцево (arcula, виз. ἄρχλα въ описяхъ) ладанохранительницы, съ XVI в ка обязательная утварь авонскихъ алтарей, представляющія серебряную модель храма о трехъ и пяти главахъ, съ шатровымъ верхомъ алтаря или съ обычнымъ полукружіемъ. Украшенія берутъ свои архитектурныя формы отъ готики, ея оконъ и колонокъ, отъ греческой и югославянской орнаментаціи высокихъ купольныхъ барабановъ, но также и отъ обычая украшать наружныя стіны монастырскихъ храмовъ поясами фигуръ и погрудныхъ изображеній.

На ковчежцахъ же изображенія исполняются финифтью, и въ этомъ именно отношеніи вещи эти им'єють историческій интересъ такъ какъ ико-



<sup>1)</sup> Также подъ верхнюю доску престола, въ углубленіе, получившее имя Задастібюм.

нографія очень банальна, ограничивается подборомъ ликовъ «Деисуса»,



84. Золотой складень еъ мощами въ Ксиропотамъ и крестъ изъ зеренъ отъ ливана и смирны. «Литургісю», святыми и пр. По каймъ идетъ посвятительная надпись, гре-

ческая или славянская, такъ какъ иные изъ этихъ предметовъ составляютъ вкладъ господарей, воеводъ и знатныхъ Молдовлахіи.



Хранимый въ Діонисіать (рис. 85) ковчета съ мощами св. Нифонта имъетъ также видъ храмика съ пятью куполами, изъ золоченаго серебра, богато украшеннаго сканью и финифтью: два пояса погрудныхъ изображе-

85. Ковчежецъ въ Діонисіать.

ній, ндущіє кругомъ ковчежца, представляють Дейсусь, пророковъ, святыхъ, съ посвятительною славянскою надписью. Подобный ковчежецъ Лавры быль взданъ Эд. Дидрономъ въ его «Анналахъ».

Богатый подборь напрестольных престова инфется почти во всякой греческой обители Асона, но археологическое значение ихъ ничтожно, развъ въ будущемъ, когда станутъ разрабатывать исторію греческихъ и югославянскихъ художественныхъ ремеслъ XV-XVIII столетій. Главный интересъ этихъ крестовъ сосредоточивается въ ихъ сканныхъ и финифтиныхъ украшеніяхъ. Такъ наз. креста Константина ва Ватопедъ, играющій роль въ изръстномъ преданія о діаконъ, не представляеть древняго памятника: возможно, что современный кресть заступаеть место исчезнувшей древности, и относившейся, быть можеть, ко временамъ Константина, хотя не Великаго, а Багрянороднаго. Современный кресть шестиконечный, спереди обить бархатомъ и серебряными бляхами, на сторонъ же, обращенной къ горнему мъсту и иконъ Ктиторской Богоматери (представленный на нашемъ фотографическомъ снимкъ, № 121 альбома) полосками чеканнаго орнаментированнаго серебра отъ XV-XVI въковъ. По концамъ рукавовъ укръпдены круглыя бляхи съ изображеніями Евангелистовъ и Архангеловъ, наведеннымя финифтью, XVII вёка, и сверхъ того новейшими медальонами академического стиля, съ дучистыми коймами, греческой работы; по низу новая надпись излагаеть известное чудо; вышина креста 1,5 м.

Запрестольный креста от соборю Лавры, выш. 1 м. 2 сант. и шир. 73 сант., изъ листоваго серебра, набранный камиями: изумрудами, сапфирами, бирюзами, принадлежить къ древибйшимъ памятникамъ Авона, не позже X—XI стольтія. Дъйствительно, украшающіе его медальоны, съ погрудными изображеніями: Спасителя, Богоматери, архангеловъ Гаврінла и Миханла, высокаго рельефа, явно, современны описанному выше Евангелію съ горельефною фигурою Христа. На то же указывають и орнаментальные бордюры съ прекрасными пальметками разныхъ рисунковъ по краямъ. Архангелы еще представлены въ хламидахъ съ тавліями. Типы привлекають своею античною округлостью. Памятникъ заслуживаеть описанія и изданія, но ни того, ни другаго лаврское монашество пока не разрішаеть сділать.

Въ алтарѣ собора Лавры и въ ризницѣ сохраняются также: крестъ серебряный, шестиконечный, 30 и 17 сант., съ частицею Св. Древа, работы XVI или XVII вѣка, хранится въ особомъ кивотѣ, убранномъ тоже филигранью, образующею розетки и пальметки. Крестъ изъ лучшихъ позднихъ филиграней и тоже убранъ яхонтами, алмазами и жемчугомъ, по угламъ большими ажурными шариками и подъ рукавами акантовыми вѣтвями съ звѣздами изъ тѣхъ же камней.

Кресть серебряный, съ чернью, 29 и 16 сант., съ частидами Древа,

хитона, трости, терноваго в'янца, восьмиконечный, работы XVI или XVII в'яка, хотя Барскій называеть его древичишимъ.

На престоль собора въ Протать мы нашли замъчательный крести изъ серебра (табл. XXIX), выш. 35 сант. и шир. 19, покрытый сплошною ленточною сканью изъ золоченаго серебра. Рисунокъ древняго характера, въ видъ кружковъ съ крестообразными розетками, но ленточки не такъ тонки, какъ въ иконъ Ватопеда. На оборотъ надпись: «кресте чьстий и пресвятыи знамение велико и страшное христа моего и бога тъ утвърди и защити и укръпи ма въ всегда... (спо) доби мя царствія и свътлости твоеи неизръченньи служящаго ти яко хранитель моего и желающаго тя от душу: СV МОV СКЕПН КРАТОС О УПАРХНС ОТРІМЕРНС К СТАУРОС ТО ХО АГІАСОЙ МЕ Н ДУЙАМНС ЕЙ ПІДТН НАІ ПОӨШ ПРО .... на боковой сторонь: «бже црь нашъ пръжде въкъ сыи дълая спасеніе посръде земя жезль правленіа жезлъ царствія твоего...»

Въ Діонисіатть запрестольный кресть сохраниль рельефы отъ XIV въка съ изображеніемъ Христа, ведомаго на Распятіе, Крещенія съ выпуклыми щитками и разводами, въ кускахъ отъ древней обивки.

Кресты напрестольные асонскіе, різные изъ дерева, съ мельчайшими изображеніями Господскихъ Праздниковъ, иногда большихъ размѣровъ (до втулки 17 сант. и 11 сант. шир.) большею частью между 10 и 15 сант. выш. составляють почти исключительную принадлежность Аоона, но гдв они двлались, кромѣ Аоона, неизвъстно. Производство ихъ составляетъ доселъ промысель келліотовь и нікоторыхь обителей и скитовь. Ихь особенность два расходящихся аканоовыхъ завитка процвѣтшаго креста, нерѣдко заполненные также медальонами съ погрудными изображеніями Апостоловъ и Пророковъ. Сюжеты: Входо во Іерусалимо, Введеніе, Оомино Невпріе, Распятів, Воскресенів, Иродіада и Усткновенів Главы І. Предтечи, Сошествіе во Адг. Вознесеніе, Пятидесятница. Съ другой стороны разм'вщаются (см. фот. креста въ Иверъ, относящагося къ 1607 г., № 122) Влаговъщение, Рождество Богородицы (или Введеніе), Крещеніе, Рождество Христово, Орътеніе, Христост во Храмь, Преображеніе, Воскрешеніе Лазаря, Успеніе (Бесёда съ Самаритянкою). Нерёдко эти деревянные кресты заключаются по краямъ въ пышную оправу: вверху птицы, шатровыя башенки и киворіи, чаши со змъйками, держащими плодъ въ пасти, внизу два дракона, держащіе въ пасти плоды.

Кресты напрестольные авонскіе подобнаго же типа, въ которыхъ основою служить кресть четвероконечный деревянный, різной, съ изображеніями праздниковъ, въ серебряной золоченой оправі, изъ тонкихъ басменныхъ бордюрчиковъ, ажурныхъ листиковъ, ножки, украшенной сканью, полуготическаго, полувосточнаго типа, очень многочисленны. Часто серебряная

оправа украшается также финифтью, крестъ византійскій, безъ перекладины, рукава креста оканчиваются желудями, ажурными, съ зернами въ скани, подъ обовми рукавами два дракона филиграновые; по концамъ птички, вверху двѣ башенки или два шатра—неизвѣстнаго смысла; есть крестики крохотныхъ размѣровъ, по превосходной работы, богато осыпаны зернью и росточками, изъ крохотныхъ шатровыхъ ажурныхъ киворіевъ, или деревянный крестикъ съ Распятіемъ богато украшенъ въ стилѣ рококо флёронами и пышными завитками, причудливо выполненными сканью и зернью, т. е. филигранью. По обилю зерни напоминаетъ венгерскіе и югославянскіе потиры. Кресты напрестольные, деревянные, гладкіе, изъ перекладинъ, шестиконечные, часто бываютъ на Афонѣ обложены басменными листками, поверхъ украшены рельефными штампованными медальонами и гнѣздами камней, иногда надписями.

Авонскіе кресты, украшенные різьбою, т. е. изображеніями Господских праздниковь, замічательны тонкимь и увітреннымь, въ своей типичности, рисункомь, а также оправою, золоченаго серебра, съ сканью, обыкновенно зернистою (филигранью), или съ тонкими басменными бордюрами и коймами, наведенными изрідка финифтью, или же чернью, съ надписями. Иногда рукава креста оканчиваются ажурными бусами, или же подъ ними ділаются изъ серебра, филигранью два дракона, птички, сверху дві крохотныхъ шатровидныхъ стрілки; чаши, змійки все осыпано зернью, розетками, завитками и усиками, при чемъ въ украшеніе, очевидно, введенъ готическій стиль, породившій именно около XVI віка орнаментальный причудливый пошибъ; сравнительно ріже кресты эти украшаются рубинами и биризою. Изъ вводимыхъ въ різьбу деревяннаго креста сюжетовъ любопытно Крещеніе, помітцаемое внизу и иногда сопровождающееся надписью, указывающею на употребленіе этихъ крестовъ для освященія воды.

Тотъ же орнаментальный пошибъ отличаетъ собою и асонскія серебряныя дадонницы и подвёсныя дампады. Эти последнія имёютъ обыкновенно форму прорезнаго коническаго стакана изъ листоваго серебра, (см. рис. 86 взятый изъ изд. La Messe, pl. 447) подвёшиваемаго на цепочкахъ и украшеннаго штампованными прорезными изображеніями Апостоловъ и Пророковъ (иногда Георгія Победоносца). Въ большинстве экземиляровъ орнаментика этихъ дампадъ, относящихся къ XVII и XVIII стол., мало представляетъ любопытнаго: причудливая готическая листва, грифоны, головки драконовъ, грубая скань и зернь, редко грубые, полудрагоценные камии: таково почти все содержаніе этой орнаментики, интересной лишь, какъ обращикъ народнаго усвоенія культурнаго художественнаго типа.

Алтари Авонскихъ обителей снабжены въ изобили серебряными (дурнаго серебра) *кацеями*, ручными кадильницами, въ формъ древнихъ лампадъ, съ носикомъ и ручкою и на ножкѣ, обыкновенно не болѣе 25 сант. длины, но иногда даже до 40 сант., пышно, но грубо орнаментированными,



86. Авонская лампада.

однако, почти исключительно безъ изображеній, и къ тому же съ варварскими погремушками и бубенчиками на концъ носика. Діаконъ, ходя по церкви, отъ одного молебщика къ другому (что вполнё возможно при размъщения всъхъ молебщиковъ монаховъ въ стасидіяхъ или формахъ), кадитъ кацеею передъ каждымъ. Откуда происходить самый обычай, неязвъстно, но слово хатіюм, очевидно, варварское, и преосв. Порфирій даже считаетъ его происходящимъ отъ слав. кадило 1). Но всь авонскія кацен, безъ исключенія, не ранье XVII в., и только сокровищница

Св. Марка представляеть два древнихъ предмета еще византійской работы: одна кадильница изъ мрамора съ изображеніемъ вм. Димитрія и греческою надписью имени, другая изъ сардоникса. По ихъ форм'є эти захожіе предметы въ западной церкви назвали navicelle (navettes) в) и стали употреблять въ торжественныхъ служеніяхъ и папскихъ въ частности. Вид'єнныя нами кацеи исключительно поздн'єйшаго времени: XVIII в'єка или даже нов'єйшія, представляютъ грубое подражаніе французскимъ работамъ: чашка кацеи въ вид'є сосновой шишки, положенной на в'єткахъ шиповника; есть и персидскаго рисунка.

<sup>1)</sup> Въ лѣтописи по Ипатскому списку подъ 1146 годомъ между вещами, разграбленными въ кіевскихъ церквахъ Ольговичами, упоминается, послѣ кадилъ, качем (варіанты: качем, качем), т. е. ручныя кадильницы.

<sup>2)</sup> Rohault de Flery, Messe, vol. V, pl. 415, 422, aconcras raues (encensoir à manche) ibid pl. 423, Revue Archéologique 1858, pl. 328.

Василій Барскій <sup>1</sup>) такъ говорить о Кацев или каци: «некакая кадилница краткая, нарицаемая кацы, яже не употребляется въ инныхъ странахъ. Невисима естъ, но въ руце держима крепко, ея же и аще и образъ бываеть различенъ, по хитросты среброделателя. Обаче напримеръ, естъ сицевый, окровенный и покровенный, его же держащы подъ спудомъ, кадитъ крестообразно (виматарій или ризничій), въ мантів, безъ клобука, на литургін, на Трисвятомъ, на навечерницы, на каноне на параклисе Богородинчемъ и на молебнахъ святыхъ, на поліелен и на малой вечерни передъ бдёніемъ».



87. Асонская кацея.

очевидно, имитація французскихъ серебряныхъ изділій, и есть, напротивъ того, персидскаго типа, если не стиля, въ виді чашки, накрытой другою.

Жезлы, посохи, дикиріи и трикиріи, пятерицы и пр., показываемыя во многих вкземплярах въ разных обителях, богато украшенныя финифтью (такъ наз. турскою, прозрачною), золотомъ, фигурными змѣиными головками, снабженныя посвятительными надписями XVII—XVIII вѣковъ, любопытны, главнымъ образомъ своими финифтями. Прекрасныя цвѣта этихъ финифтей: темно зеленый, яркобирюзовый, изумрудный, голубой, чередуются въ этихъ вещахъ съ дорогими янтарями и золотомъ. Въ Ксиро-

<sup>1)</sup> Cmpanemeosanis, I, crp. 78.

<sup>2)</sup> См. рис. 87, заимствованный изъ изд. Rohault de Fleury, La Messe, V, pl. 428.

потамѣ, въ библіотекѣ хранится подобный жезль, по надписи, вкладъ Іоанна Дуки, воеводы Молдовлахіи и Украйны (καὶ Ὀκραύνας) и жены его Анны, 1685 года.

Въ алтаръ собора Лавры св. Асанасія на Асонъ можно видъть еще любопытный энкольпіонъ митрополита Геннадія изъ Серръ, изв'ястнаго строителя Лаврской трапезы въ срединь XV въка. Вещица эта состоить изъ 3 разновременныхъ частей: позднейшая есть ромбическій, сбитый серебряный листь или пластинка, украшенный въ гнёздахъ аметистами и хризолитами и подвесными крупными жемчугами на цепочкахъ, привещенныхъ къ тремъ угламъ: этотъ энкольціонъ имфетъ 15 сант. между углами и снабженъ серебряною цепочкою для ношенія. Внутри его вставленъ ватемъ круглый медальовъ изъ золотаго листа, 7 сант. въ поперечникъ, также плоскій, съ каемочкою изъ зеренъ для укрыпленія листа, на которомъ, во-первыхъ устроены изъ тонкой скани (античнаго типа) въточки, листки и цвътки которыхъ наведены білою, голубою финфтью, а также посажены въ гибздахъ аметисты, жемчугъ и бирюза, а на оборотной сторонъ, для которой листь серебрянаго энкольпіона нарочито выразань, украшень также финифтянымъ образкомъ Божіей Матери и вокругь нея въ 4 кружкахъ финифтяными монограммами Геннадія архіспископа Серръ. Наконецъ, въ срединъ этого медальона находится уже византійская камея на цвътной яшмъ съ темнымъ фономъ, и свътломолочнымъ рельефомъ Спасителя, благословляющаго свв. Осодора Тирона и Осодора Стратилата. Фигуры превосходно выръзаны, отличаются хорошимъ рисункомъ, встми признаками искусства X—XII въковъ, къ которымъ и должна быть отнесена эта камея. Очевидно, этотъ медальонъ, какъ драгоценную панагію, сделаль для себя митрополить, а затемъ пожертвоваль ее на образь, а после сделали его больше разм фромъ ромбической формы.

Въ шкапахъ Лавры сохраняется много и другихъ энкольпіоновъ, драгоцівннаго характера, но поздивишаго происхожденія, но всего боліве славится этими предметами ризница Ватопеда.

## $\mathbf{VL}$

Чаша Мануила Палеолога. Артосныя панагіи. Рѣзныя бронзовыя двери Ватопеда.

Между потирами <sup>1</sup>) и чашами, которыя обильно представлены въ асонскихъ ризницахъ всякаго рода ремесленными издёліями, украшенными

<sup>1)</sup> Rohault de Fleury, *Messe*, IV, р. 175 сообщаеть рисунокъ асонекаго потира XVII в., сообщенный автору кн. Г. Г. Гагаринымъ.

сканью, рыже финифтью, мы встрытили только одинъ историческій памятникъ въ собственномъ и переносномъ смысяв, Это чаша, вкладъ имп. Мануила Палеолога (1391—1425) въ Ватопедъ, хранимая въ его алтаръ и показываемая паломенкамъ. Чаша имбетъ (табл. XXXVII) плоскую форму и почти приближается къ виду глубокаго блюдца, выточеннаго изъ цълаго куска яшмы и по тому же самому являющагося памятникомъ крайне різкимъ, изъ числа немногихъ, на перечетъ извёстныхъ. Поддонъ чаши и оправа въ золоченомъ серебрѣ 1) ея представляеть любопытное сліяніе византійскаго стиля съ западною готикою, которое такъ характерно для Константинополя первой половины XV въка, но, къ сожально, досель почти вовсе не указано въ памятникахъ искусства. Въ самомъ деле, множество произведеній архитектуры, живописи, різьбы должны получить иное, новое объясненіе, когда этоть факть начавщагося незадолго до турокъ, культурнаго общенія запада съ христіанскимъ Востокомъ будеть проверень на нихъ и когда вопросъ такъ наз. вліяній въ архитентурь, орнаменть и вкусахъ эпохи станеть на реальную почву. Такъ должны быть изследованы все общія византійскому и романо-готическому (для восточной Европы) стилю зв'єриныя и растительныя формы орнамента, и установлена исторія типовъ символическихъ и фантастическихъ въ искусствъ Востока и Византіи и въ средневъковомъ искусстве Запада. Но до того времени, какъ все эти вопросы станутъ на почву научно-историческаго изследованія, мы должны во всякомъ памятники съ особымъ внимапіемъ осматривать случан общности стидей и орнаментальных формъ. Такъ, въ орнаментація нашей части мы находимъ, прежде всего, западный готическій стиль: онь выражень ярко въ ручкахъ чаши, представляющихъ пару перегнувшихся драконовъ, но виденъ также въ ажурныхъ коймахъ и въ граняхъ средняго яблока ножки, въ граняхъ самой ножки, въ формъ нижняго поддона. Между тъмъ, гравировка и ръзъба, покрывавшая все яблоко и лопасти фестончатаго поддона, исполнены частью въ византійскомъ рисункъ: сплошныхъ травныхъ разводовъ, среди нихъ кружковъ съ фантастическими грифами, и на поддонъ медальоновъ съ погрудными ввображеніями Златоуста, Григорія Чуд., Аванасія Вел. и Василія Вел. Но самыя эти изображонія даны уже въ западномъ вкусі: Св. Григорій Богословъ уже не имбеть обычнаго ему типа, онь держить развернутый свитокъ, на которомъ написано его изреченіе. Наконецъ, для выдёленія різьбы, рішикъ прибігъ къ способу накола по всему фону (pointillé), чтобы на немъ разводы и гладкія ленточки ихъ выделялись яснее, — также способъ западныхъ, не греческій, темъ не менее, происхожденіе вещи визан-



<sup>1)</sup> Βπολικά οτεάναστε τεκετή οπεία Πατικοία: ποτήριον λιθάριν ξασπιν μαθρον άργυρόδετον, Bysant. Zeitechr. 1892, p. 513.

τίἄςκος, в благодаря ему, чаша эта не можеть быть отнесена и къ западному мастерству  $^1$ ) уже по своимъ греческимъ надинсямъ но каймѣ: ἔδωχε τοῖς ἀγίοις αὐτοῦ μαθηταῖς χαὶ ἀποστόλοις εἶπων: πίετε и пр.

Наконецъ, хотя форма этой чаши не подходить вполив къ служебной формѣ потира, обыкновенно гораздо болѣе узкаго в глубокаго, но по указаннымъ надписямъ, требуетъ сохранить за вещью названіе потира, и въ самомъ Ватопедв (и у библ. Евгенія) она считается «святымъ потиромъ». Подобныя плоскія чаши изв'єстны въ значительномъ числь отъ X, XI и особенно XII и XIII въка, 3) и все это почти исключительно древнія чаши, выръзанныя изъ оника, агата, яшмы и употребленныя Византією на потиры, въроятно, служившія болье украшеніемъ престоловъ и алтарей, чыть служебными церковными сосудами, хотя и снабжены соотвётственными надиисями и укращены эмалевыми изображеніями Деисуса, Евангелистовъ и пр. Но возможно и то, что иныя изъ этихъ чашъ—предполагаемыхъ потировъ - вовсе ими не были, а принадлежали къ малоизвестному роду плоскихъ церковныхъ чашъ, носившихъ названіе пананій артосных нан артосниць и панацарось. Къ этимъ замъчательнымъ предметамъ византійской и древнерусской археологіи мы и перейдемъ нынъ, тымъ болье, что они представлены на Афонт богаче, чтить гдт либо, и притомъ древитейшими памят-HEKAME 8).

Въ разнице асонскаго монастыря вел.-муч. Пантелеймона (Руссикъ) хранять (табл. ХХХІ) замечательную артосную панастю имени Алексея Комина Ангела, вырезанную въ виде крохотнаго блюдечка (9 сант. въ попер. и не более 1 сант. толщины) изъ светлобирюзоваго камия (жировика), съ чудной резьбою мельчайшихъ фигуръ внутри, снаружи гладкаго и уже лишеннаго своей металлической оправы, а съ нею поддона или ножки, на которой она иткогда ставилась на столъ. Все края этого маленькаго

<sup>1)</sup> Какт Дарсель не отнесъ къ западному искусству серебряную чашу собранія Базилевскаго, нынѣ въ Срв. отд. Имп. Эрмитажа, съ фантастическими фигурами, бывшую на всемірной выставкѣ въ Парижѣ 1878 г.: Gonse, L. Les Beaux Arts de PExp. Univ., P., 1879, 11 р. 222.

<sup>2)</sup> См. кромѣ таблицъ изд. Онганьи Tesoro di San Marco, текстъ Пазини, стр. 55, также въ атласѣ Rohault de Fleury, Messe, IV pl. 297, 299, 809, 315, 317, 319, 320, 321—322, равно: Русскія Древности, VI, рис. 109. Преосв. Порфирій, ibid. II, 2, р. 30—38, въ виду монограммы, называющей Мавунла деспотомъ, считаетъ, что потиръ сдѣланъ до воцаренія въ 1391 г., а вкладовъ былъ сына Андроника, на основаніи списка вкладовъ 1570 года.

<sup>8)</sup> Аналогическіе памятники, хотя бы н древиваніе, нуждаются еще въ изсладованія, и мы только, на всякій случай, укажемъ, что къ тому же роду можеть быть отнесена чаша, орнаментированная сходно съ чашею Руссика (см. ниже), съ изображеніемъ Агица, лежащаго на престолів, и надписями вокругь всего блюда и въ листьяхъ внутренняго диска: истолкователи видять символическое указаніе на то, что сочинитель блюда Петръ Хрисоветь предлагаеть съ Сыномъ чтить и Мать Ere: S. Pastritii, Patenae argenteae mysticae Divi Petri Chrysologie descriptio, Romae, 1706, рад. 66.

блюдца раздёланы, какъ цвёточная чашечка, бордюромъ изъ депестковъ, и но краямъ его идетъ прекрасно вырѣзанная уставная надпись, символйческаго содержанія:  $\Lambda$ єщών. Фυτὰ τε. Καὶ τρισάχτινον σέλας.  $\Lambda$ єщών. Ό Λίδος. Φυτὰ. Κηρύχων φάλαγξ. Τρία τρισαυγῆ.  $\overline{X}$ ς ἄρτος. Πάρθενος. Κόρη δανείζει σάρχα τῷ Θυ λόγφ. "Αρτφ δε ὁ  $\overline{X}$ ς. Προσνέμεις σωτηρίαν Κομνην Αγγέλφ καὶ ρὸωτιν Άλεξίφ. Наборъ символическихъ темъ и символическихъ предметовъ долженъ указывать и на значеніе артосницы Богородичной, напоминающей о «Дѣвѣ, давшей тѣло Слову Божьему», и о Христѣ, давшемъ «тѣло хлѣбу», и на эмблематическую роль сосуда каменнаго, ставшаго «лугомъ съ прозябшими травами» и совиѣстившимъ «сонмъ проповѣдниковъ». Чаша подаетъ спасеніе и здравіе Алексѣю Комнину Ангелу.

Πο лепесткамъ изображены пророки, глаголавшіе о Святой Дѣвѣ: каждый держить развернутый свитокъ, и на немъ читается краткое изреченіе пророка: у Давида: 'Ανάστηθι, χυριε, εἰς τὴν ἀναπαυσίν σοῦ. У «Мудраго» Соломона: Ἰδοῦ ἡ χλίνη τοῦ Σαλομοντος, ἐξήχοντα; у Іезекінля: 'Ο ἡγούμενος οὐτος χάθηται ἐπ' ἀυθ.. У Аввакума: "Ηξει ὁ ἄγιος ἐξ' ὅρους χατασχίου δάσεως. У Данінла: Ἐτμήθη ὁ Λίθος ἀπὸ ὅρους ἄνευ χειρὸς. У Малахіи: Ἰδοῦ, χύριος χάθηται ἐπὶ νεφελῆς χουφῆς. У Іеремін: Έχ σοῦ μοι ἐξελέυσεται ἡγούμενος. И Исаін: Ἰδοῦ, ἡ πάρθενος ἐν γαστρὶ ἔξεί χαὶ τέξει. У Софоніи: 'Επαναπαύσεται ἐπ' ἀυτῆς πνεῦμα δυνάμεως. У Захаріи: χαῖρε σφόδρα, δύγατερ Δαβίδ. У Монсея: πᾶν ἄρσεν διανοίγον μήτραν..

По мивнію преосв. Порфирія, впервые издавшаго схему (а не снимокъ) чаши 1), она принадлежить царю Алексью Комнину, но сдълана ранье его воцаренія, такъ какъ онъ не названъ въ ней царемъ, т. е. до 1080 года. По нашему заключенію, надпись называеть точно императора Алексья Комнина Ангела в чаша относится ко времени между 1195 и 1204 годами.

Наша панагія ясно свидѣтельствуеть, что византійское искусство въ эту эпоху, т. е. около 1200 года, стояло на видной высотѣ положенія и художественной и технической, а слѣдовательно, его быстрое и несомивнное паденіе въ XIII вѣкѣ вызвано было виѣшнимъ разгромомъ государства, совершившимся въ періодъ латинской имперіи, а не внутренними причинами, какъ принято думать. Однако мы не находимъ здѣсь той «чистоты я выдержанности» и того изящества въ стилѣ, которыя побудили было перваго описателя в отрицать въ рѣзьбѣ чашки всякія «примѣси восточнаго стиля» и видѣть здѣсь даже сохраненпую «античную манеру». Мы вообще не знаемъ, какъ можно было бы отличить византійское искусство отъ христіанскаго «восточнаго», когда оно само есть, виѣ всякаго сомиѣнія, восточное, а дру-



<sup>1)</sup> Пересе путешествів на Авонь, ІІ, 2, стр. 197—198, рис.

<sup>2)</sup> Издана въ рис. при ст. Д. В. Айналова въ «Виз. Временникъ» за 1899 годъ, т. VI, табл. 10, стр. 73—75.

гаго, кромъ арабскаго, не знаемъ. Но въ тоже время мы не можемъ здъсь найти античной манеры, если только это выражение не есть общее мъсто, употребленное и пригодное для похвалы византійскому произведенію. Напротивъ, именно здъсь находимъ ту особую характерность и оригинальность въ типахъ, которая, прежде всего, не имбеть ничего общаго съ антикомъ: это именно такая работа, которая въ изследователе вызываеть более всего досаду, что дучшія по оригинальности и своеобразности византійскія вещи исполнены въ такихъ крохотныхъ размърахъ, что прямо посмъваются надъ всякими способами современнаго воспроизведенія и потому не поддаются опънкъ читателя. Между такими вещами мы ранье указали ръзной золотой кресть 1) въ монастыръ Мартвили въ Мингреліи, но этоть кресть древиве нашей чашки на два въка и относится еще къ эпохъ обновленія античной основы византійскаго искусства. Но и всё прочія різныя вещи XI и XII стольтія, при высокихъ достоинствахъ техническихъ, отличаются обыкновенно выразительными и характерными тиџами, тогда какъ рисунокъ ихъ далеко отошелъ отъ античнаго. Въ данномъ предметь лицо и формы такъ натуралистичны, и одежды такъ просты и грубы и въ тоже время онъ такъ стильны, что уже вовсе не могутъ напоминать античной красоты или изящества, хотя для того, чтобы въ этомъ убъдиться, надо было бы увеличить предметъ.

Богоматерь держить Младенца въ объихъ рукахъ полулежащимъ, и въ то время какъ его жвая рука инстинктивно хватается за ея руку, правая лежить покойно на колень его правой ноги (а не берется за грудь Богоматери) <sup>2</sup>). Положение явно натуралистического типа, но ничего не имъеть общаго съ позднѣйшими изображеніями Млекопитательницы. Выраженіе Врефотрофос не обязываетъ представлять питаніе и почти равно-Врефохратойса. Типы пророковъ любопытны тою или иною подробностью. Давидъ увънчанъ тіарою или туфою съ окольшемъ или стеммою. Соломонъ только въ кесарскомъ скіадін вли шапкъ, низаной жемчугомъ. Оплечья и наплечники саженыя. Пророкъ Аввакумъ уже не безбородый юноша, какъ еще всюду изображается въ XII столетіи, но съ бородою и съ мужественногрубымъ лицомъ. Особенно экспрессивно лицо Малахіи и Исаін, обернувшаго голову назадъ. Наиболье своеобразенъ Моисей, съ своей узкою бородкою, напоминающій типъ I. Златоуста. На голов'в его мы видимъ священную тіару (кидарисъ) изъ льна, съ покрываломъ, спускающимся съ головы; на тіаръ, вокругь головы, укръплена золотая діадема съ камнями, долженствующая представлять «дщицу златую» (Исходъ, гл. 28 и 29):



<sup>1)</sup> См. мою «Опись памятниковъ древности въ Грузін», 1890, стр. 67, рис. 84.

Это положеніе полудежащаго на об'єнкъ рукакъ Младенца приписывается на нашихъ гравированныхъ листакъ икон'я Богоматери Цареградской, празднуемой 17 сентября.

«нзобразиши на ней образъ печати, святыня господня... и да будетъ на челъ Аарони». И возложиши на главу его клобукъ (кидарисъ): и возложиши дшицу освящение на увясло (интра)». Вокругъ изображения Божией Матери читается надпись: ἀνάνδρε μήτερ παρθένε βρεφοτρόφε Κομνηνον Άλέξιον Ἄγγελον σχέποις.

Вторая артосная панагія (табл. ХХХ) или панагіаръ находится въ Ксиропотам' подъ ложнымъ именемъ чаши имп. Пулькеріи (на сер. оправ'ь. сделанной въ XVIII в. сделана даже надпись, что это даръ Пулькерім Августы) и издавна показывается паломникамъ, но досель не была описана. При форм' круглаго блюдечка, им' вощаго въ поперечник 16 сант., эта панагія настолько подходить по всему къпанагін Алексія Коменна, что мы естественно должны отнести ее къ XII въку, хотя не къ концу его, но къ среднић, такъ какъ здесь резьба гораздо свободиће, не такъ вылощена, и форма много проще и натуральные предыдущей. Однако, здысь ныть и подобія того высокаго художественнаго достоинства, той элегантной щеголеватости, и панагія по своимъ размірамъ не можеть быть отнесена къ императорскимъ вкладамъ, но къ утвари монастырской. Съ этимъ согласно построена и композиція мелкихъ рельефовъ, украшающихъ чашу. Въ днищъ изображена Богоматерь, стоящая на подножін, съ воздетыми руками. Въ недрахъ ея, на пологъ ея мафорія лежить овальный медальонь съ образомъ Младенца погрудь, благословляющаго и держащаго свитокъ въ левой руке. По сторонамъ этого чуднаго явленія стоять два архангела Гаврінль и Миханль, обозначенные въ надписяхъ, и держатъ въ правыхъ рукахъ кадила, а въ лъвыхъ какой то отрезокъ цилиндрической формы, въ которомъ мы видимъ артосъ, Надъ Богородицею написано: Н МЕГАЛН ПАНАГІА. Для современнаго темнаго положенія византійской иконографіи (мы вполні увібрены, что это положение не долго еще будеть продолжаться) это почти единственное безусловно точное свидътельство, что у Грековъ имя «Панагіи» прилагалось къ изображенію Богоматери, держащей на груди своей образъ Младенца (а не самого Младенца въ натурѣ), т. е. что вменемъ «Панагія» мы должны называть изображеніе, досель извыстное у нась подъ названіемъ «Знаменія»; наименованіе это обязано извістному чуду новгородской иконы этого типа и явно неправильно въ приложении къ многочисленнымъ повтореніямъ иныхъ образовъвъ греко-славянской иконографіи. Впоследствіи русскимъ спеціалистамъ по литургикъ прійдется еще изследовать, въ какомъ отношенів находятся греческіе обряды къ этому символическому типу, но теперь мы только замътимъ, что если здъсь дъйствительно изображенъ въ рукахъ архангеловъ самый артосъ, въ видъ кусочковъ, обернутыхъ сударемъ, перепояскою, и держимыхъ поднятыми, то здёсь мы находимъ и разрѣшеніе смысла всего обряда «возношенія панагія», т. е. Богородичнаго артоса. Дело въ томъ, что оба архангела именотъ на плечахъ своихъ воздухи въ виде платовъ съ крестами. Значитъ, мы здёсь ясно видимъ ихъ служение. По кайме вокругъ всего днища идетъ надпись: ОГТА ХЕРОУВІМ и пр. конца до песни.

Вокругъ этого срединнаго изображенія представлена символико-литугическая <sup>1</sup>) сцена, съ отдёльными фигурками, стоящими въ арочкахъ, образованныхъ какъ бы лепестками этой цвёточной чашечки. Посреди изображенъ престолъ, покрытый индитією, на немъ возлежитъ Младенецъ, и нагруди Его лежитъ Евангеліе. Надъ нимъ киворіи съ подвѣшенною подънимъ лампадою, надписи: О АГNОС ТОУ <del>О</del>V. ТО АГІОN ΘУΣІА ΣΤΗ РІОN. По сторонамъ престола съ агнцемъ дважды изображенъ Христосъ, Великій Архіерей въ саккосѣ съ омофоромъ и со свиткомъ, благословляющій обѣ стороны, но не причащающій.

Затьмъ, въ порядкъ слъва направо, изображены: ангелъ, держащій надъ собою плащаницу, развернутую и его сзади накрывающую, — фигура любопытная для нашихъ иконографическихъ представленій Великаго Выхода, при чемъ ангелъ одъть въ діаконскій стихарь и орарь. Ангелъ въ діаконскомъ облаченіи, держа объими руками большой кратиръ за объ ручки. Ангелъ въ священическомъ облаченіи, держа объими руками потиръ, накрытый сверху и закутанный снизу воздухомъ потиръ. Верхняя часть воздуха представляеть кресть. Ангелъ въ діаконскомъ облаченіи, держащій



<sup>1)</sup> Литургійные выходы съ дарами послужили реальною основою символическаго изображенія «божественной литургів», вошедшаго въ излюбленную схему купольной росписи на Афонт, какъ показывають или показывали ранте фрески въ куполахъ: Хиландара, собора лавры Аванасія, придъла того же собора во имя св. Николая Чуд. и пр. Указ. соч. Брокгауза: стр. по указ. на слова: «божественная литургія». По описавію Н. И. Петрова, икона, писанная рукою Никодая Критскаго, изъ собранія, принаддежавшаго пр. Порфирію, такъ передаетъ этотъ сюжетъ: «Ангелы и архангелы въ священныхъ одеждахъ, со свъчами и рипидами, сопровождають плащаницу съ изображениемъ умершаго Спасителя, подъ которой подписано: υμνος επιτάφιος άμνου λόγου. Передніе изъ ангеловъ подходять иъ престолу, на котором в возс'ядають Богь Отецъ, благословляющій именословно, Богь Сынъ и св. Духъ въ видъ голубя. Богъ Сынъ въ крещатомъ саккосъ и омофоръ, обращаясь къ ангеламъ, принимаетъ дискосъ съ головы одного изъ нихъ; за нимъ другой ангелъ держитъ потиръ: передъ Спасителемъ, ближе къ зрителямъ, стоятъ два ангела и кадятъ ему. Нѣкоторые изъ ангеловъ, участвующихъ въ процессін, имъютъ въ рукаха хартіи, на которыхъ ваписанъ текстъ песни: «Ныне силы небесныя съ нами невидимо служатъ». На престоле, между лицами св. Троицы, лежитъ развернутая книга, и въ ней читаются слова: «ό τρόγω» μοῦ τῆν σάρχα χαὶ πίνων». Икона эта, однако не XVI вѣка, но XVIII столѣтія. См. описаніе «коллекція древняхъ восточныхъ мконъ..., завѣщанныя пр. Порфиріенъ», № 35. «Труды Кіевской Духовной Анадемін» за 1886 годъ. Между фресковыми изображеніями «великой литургін» въ храмахъ укажемъ на Асонъ: въ Лавръ св. Асанасія 1585 г., Кутлумушъ 1540 г., Иверћ 1600 годовъ, Иверской часовић Б. М. «Вратаринцы» 1683 г. Изображеніе двухъ ангеловъ, несущихъ большую, свёшивающуюся плащаницу изъ драгоцённой твани, тетраморфа съ рипидами, ангела съ кіотомъ (въ коемъ Евангеліе) на спинъ и другихъ ангеловъ съ кадилами, свъчами, кратиромъ и пр., находится въ грузинской рукописи Евангелія XI въка, изд. въ соч. Rohault de Flery, La Messe, VI vol., pl. 489.

у головы на великомъ выходѣ артосъ въ видѣ круглаго хлѣба съ крестомъ. Ангелъ въ епископскомъ облаченія, съ потиромъ въ рукахъ. Повторенія тѣхъ же фигуръ. Ангелъ—діаконъ, держащій у головы дискосъ или ковшъ. Ангелъ съ двумя рипидами. Тоже. Ангелъ съ двумя свѣщниками. Ангелъ въ діаконскомъ облаченіи, съ кадиломъ въ правой рукѣ и неизвѣстнымъ предметомъ въ правой: небольшой кусокъ чего то, въ кисть руки величиною, перевязанъ платомъ, такъ что кусокъ можно держать, ухвативши, подъ кускомъ, оба конца платка. По нашей догадкѣ, это призматическій кусокъ артоса. Послѣдняя фигура, справа отъ Спасителя, представляетъ ангела въ обычной ангельской одеждѣ, т. е. въ подпоясанномъ хитонѣ и фелони (пенула путниковъ и вѣстниковъ), держащаго въ лѣвой рукѣ подъ мышкою ковчежецъ съ мощами, а въ правой изогнутою трость. Обѣ фигуры, стоящія рядомъ съ Христовомъ обернулись лицомъ къ зрителю, тогда какъ прочія представлены въ крестномъ ходѣ.

Въ крайнемъ поясъ, посреди и противъ Агица, изображена Гетимасія, въ видъ престола уготованнаго, т. е. трона съ подушкою и лежащимъ на ней Евангеліемъ, и стоящими сзади орудіями страстей: крестомъ, копіемъ и тростію. По сторонамъ два ангела и двънадцать апостоловъ, всъ павшіе ницъ и поклонившіеся Престолу.

Затемъ ближайшею по времени является славянская (славянская и въ томъ смысле, если сделана была въ Русскомъ монастыре св. Пантелеймона, не въ Россіи, и по греческому образцу) паналя Пантелеймоновскаго (рис. 88) монастыря. Она резана изъ того же самаго «синолойнаго» дерева, похожаго на черное, какъ и большинство наперсныхъ русскихъ панагій иметъ видъ дискоса; оправы если она и была, нётъ; въ поперечнике 19 сан. Резьбою посреди представлена Панагія, молящаяся съ Младенцемъ въ лоне одежды (а не образомъ Его). Изображеніе помещено въ звезде и окружено эмблемами Евангелистовъ и звездами. По кругу надписи: «достойно есть». По кайме въ кругахъ погрудь пророки: Давидъ, Соломонъ и пр. На обратной стороне вырезано Распятіе съ предстоящими и надписями: «царь славы, копіе трость, губа». Эти орудія страсти воткнуты въ холмикъ Голговы, по сторонамъ Распятаго. Вещь относится къ XVII столетію.

Къ XVII же столетію относится и *пославянская* (или молдовлахійская, что въ позднейшую эпоху почти не различается) панагія Діонисіата (табл. XXXIII) изъ того же синолойнаго дерева, но сохранившая поддонъ. Иметь видъ звезды, но съ полукруглыми лучами, пестро, но тщательно и еще въ хорошей манере украшена резьбою; посреди, въ центральномъ медальоне, Панагія, воздевъ руки, съ младенцемъ въ лоне. Вокругъ надпись: «велико име пресвятем Богородице. Пресвятая Богородица, спаси насъ». Во второмъ поясе вокругъ представлены любопытныя символическія сцены,

Digitized by Google

показывающія намъ, что эта струя не оскудѣла и въ позднее время. 1) По сторонамъ креста, стоящаго на Голгооѣ, съ копіемъ и тростію, два преклоняющіеся ангела. Подобное, изъ глубокой древности шедшее изображеніе,



88. Артосная панагія въ монастырѣ св. Пантелевмона.

существовало въ Іерусалимѣ вблизи Голговы и было извѣстно подъ именемъ «никитиріона». 2) Представлено покрытое устье кладязя, а на немъ закрытый сосудъ, а сзади дерево, а сбоку лѣстница: по «Акависту» и «благодарному канону» Богородицѣ, это — «животныя воды источникъ неисточаемый», «свѣщникъ и стамна, манну носящая», «лѣствица, отъ земли всѣхъ возвысив-

шая благодатію» и «древо, въ одушевленномъ раю, Господа жизни». 3) Представлена затворенная царская дверь алтаря и объбоковыя его двери, крытыя арками, съ подвъшенными лампадами. То «дверь едина, еюже Слово пройде едино», «божественный входъ спасаемыхъ», или дверь спасенія» 4) Предтавлено паденіе идоловъ: въ пол'в падающіе члены и тела, и надъ ними въ треугольник погрудный образъ, сбоку стоить фигура, и надъ нею имя: «Данівлъ». По шестому вкосу: «Воэсіявый во Египть просвъщеніе истины отгналь еси тьму: идоли бо его, Спасе, не торпяще твоея кръпости, падоша». 5) Представлена внутренность монастырской трапезы, крыша которой оперта на столбы (вполет въ типт асонскихъ трапезъ). Посреди стоитъ столь на одномъ столбикъ, на столъ лежать рядами тонкіе прутья, съ одного конца процвёттія, передъ столомъ неязвёстная фигура. По третьему ирмосу: «Класъ прозябшая Божественный, яко нива неоранная явъ, радуйся одушевленная трапезо, хлебъ животныя вмещшая». 6) «Гаврінлъ Деве благовъстіе съ небесе принесъ, вопіятие». По внъшнимъ полукружіямъ размьщены: Введеніе, Благов'єщеніе, Рождество Христово и Успеніе. <sup>1</sup>)

Наконецъ, замѣчательный панагіаръ <sup>2</sup>) Софійскаго собора въ Новгородѣ, нами уже изданный, составляеть переходъ къ западнымъ формамъ искусства. <sup>8</sup>)

Замѣчательный по своей новости (для всторической науки) и оригинальности разрядь артосных панагій или панагіаров (παναγιάριον) имѣетъ
особый интересъ для русской археологіи, такъ какъ этимъ именемъ приходится называть тѣ самыя артосныя чаши, баюдца для стола, которыя
являются въ исторіи «наперсной панагіи» основнымъ древнимъ, византійскимъ прототипомъ. Прежде всего сформировался (повидимому, въ монастырской общинѣ) обычай освящать пѣснопѣніями и служеніемъ «Богородичую частицу артоса», затѣмъ усгановился обычай освящать возношеніемъ ея окончаніе трапезы и изъ монастырскаго обихода (около X вѣка?)
перешелъ въ императорскій дворецъ къ царскому столу. «Панагіею» Греки
называли Богоматерь Пресвятую Заступницу, и отъ этого ея имени получилось названіе для самыхъ сосудовъ, на которыхъ совершалось «возношеніе» этой частицы, подобной самому артосу. Затѣмъ освященный во имя
Богоматери артосъ, повидимому, еще въ древности почитался спасительнымъ средствомъ въ пути, и, потому брался съ собою въ дорогу въ осо-



Подобная панагія изъ неизвѣстнаго намъ асонскаго монастыря была сфотографирована въ собр. П. И. Севастьянова. Но плохой снимокъ позволяеть замѣтить только сходныя и тождественныя изображенія, но не различить особыя и варіанты, которыхъ нѣсколько.

<sup>2)</sup> Русскія Древности. Вып. VI, 1899, стр. 161, рис. 199.

<sup>3)</sup> Опибочно называть артосною панагією дискос съ изображеніємъ Распятія и надп. λαβετε, φαγετε, изд. въ соч. Schlumberger, L'Épopée bysantine, 1896, стр. 200.

быхъ ампуллахъ, изъ которыхъ впослёдствіи вышли «панагіи наперсныя», «походныя», «вратныя», «складныя» и «святительскія». Подобныхъ наперсныхъ панагій у византійцевъ, повидимому, не было, и существующія нынё въ греческихъ и авонскихъ монастыряхъ и ризницахъ относятся къ русскимъ подаркамъ, а древнёйшія филактеріи не имёютъ отношенія къ панагіи и артосу. Насколько были распространены въ древности артосныя панагіи въ Россіи, сказать трудно, такъ какъ собственно русскихъ паматниковъ этого рода мы не знаемъ, кроміз Новгородскаго панагіара, выполненнаго на западный манеръ и въ западномъ стиль. Многія вещи, принимаемыя нами за русскія, только потому, что на нихъ есть славянскія надписи, особенно изъ тёхъ, что встрёчаются на Авонів, мы должны относить къ югославянскимъ и молдовлахійскимъ, а также къ работамъ русскихъ монастырей на Авонів.

Изъ всего вышеприведеннаго следуетъ, что артосныя панагіи должны были всегда сопровождаться изображеніями Божіей Матери, притомъ въ типе молебщицы, заступницы, по западному — оранты, образа церкви земной, глава которой есть Христосъ. Здёсь не мёсто входить въ разследованіе, какимъ путемъ образовалось соотвётственное этому понятію изображеніе Божіей Матери, носящей въ лоне своемъ на груди образъ Предвечнаго Младенца, но очень важно, что именно этому изображенію придано было наименованіе «Панагіи» или «Великой Панагіи» 1) и что это важное данное устанавливается именно артосными панагіями, какъ то доказывается панагіею Ксиропотама. Соотвётствіе текстовъ, избираемыхъ для надписей, съ изображеніями на приведенныхъ памятникахъ, показываеть, что все содержаніе, заключающееся и въ церковномъ обряде и въ художественномъ его воспроизведеніи, сложилось на спеціальную тему.

Подробный трактать о монастырских обрядахь, связанных съ «возношеніем» Панагіи», принадлежить блаж. Симеону, архіеп. Солунскому (— 1429), составившему свои «разговоры о священнод'єйствіяхъ и таннствахъ церковныхъ», им'євшіе столь большое распространеніе, что уже въ конц'є XVII стольтія появились русскіе переводы. Зд'єсь (гл. 322 и 324) обрядъ представляется д'єломъ истинно благочестивымъ, нужнымъ и «вс'ємъ необходимымъ», но какъ бы вновь введеннымъ въ церковную обрядность, на основаніи уставовъ и древнихъ преданій, при чемъ, въ разговор'є съ архіереемъ, клирикъ даже заявляеть, что его клиръ исполняеть обрядъ и



<sup>1)</sup> Лицевая Псалтирь м-ря Ватопеда № 608, украшенная образами післопівневъ и псалмопівцевъ: Анны, Монсея, Исаін, Ананін, Іоны, Маріамъ, трехъ Отроковъ и пр., на листі 170 представляєть также Богоматерь, молящуюся, съ воздітыми руками, и имінощею въ лоні своемъ образъ Мляденца, и надъ нею надпись: ώδη δ της ύπεραγίας Παναγίας Θεοτόχου κατά Λουκά ἐυαγγ.: «Μεγαλεύει ἡ ψυχή μου τον Κύριον и пр.

въ соборныхъ церквахъ. Сколько бы ни было въ этой фрази условной риторики, все же нельзя было бы ее употребить въ примъненіи къ обряду, издревле установившемуся. Передадимъ въ сокращени сущность обряда и толкованія его по Свисону, чтобы видіть ясно, что изображенія нашей чаши изъ Ксиропотама точно отвечають имъ. «Хлебъ, возносимый съ призываніемъ Всесвятыя, говорить Симеонъ, постановлено возносить по преимуществу вы концы трапезы братской, во освящение братій, принимающихъ ее, какъ бы запечатавние пищи, а особенно во славу Богоматери, которая родила намъ Хлебъ небесный, живый и пребывающій и всегда питающій наши души. Впрочемъ, онъ бываетъ возносимъ и во всякое другое время... по прошенію чьему лябо и при самом священнодъйствій литирій. Многіе же изъ священнослужителей имъють и всегдашній обычай возносить его... Возношение въ такомъ случат совершается тогда, когда подожено воспоминать о Богоматери, когда именно и мы говоримъ: «изрядно о Прессятнай», и призываемъ ее, какъ помощницу и заступницу во всёхъ нашихъ нуждахъ и напастяхъ. При возношении этого хлеба произносятся не какія либо простыя слова, но призывается и прославляется единый вы Троицть Вого всяческих и наша в совершается призывание воистину Пресвятыя Богородицы и молитес о ея помощи, а въ этомъ такнство нашей вёры... Итакъ, во время трапезы братій сперва совершается благодареніе и, ради хліба насущнаго, поется молетва: «Отче нашъ». Во время ен пенія, изъ предлежащаго хлеба наъемлется за всёхъ трехсторонняя частица, изображающая всёми сторонами Тронцу и единство Ея: числами угловъ и сторонъ-Тронцу, а единымъ средоточіемъ вверху-единство. Посему, какъ на поверни хаббъ, онъ имъетъ три угла, а остроконечная вершина одна соединяетъ ихъ... Когда хльбъ положенъ въ нъкій священный, для того назначенный, сосудъ, и іерей запечатыветь его благословеніемъ, зажигается передъ нимъ світильникъ, и јерей благословляеть ястје, призывая Бога нашего Інсуса Христа благословить оное. Во время транезы читаются священныя писанія... Возставъ же отъ трапезы, мы въ молитей все славословинь Бога вийсти съ Давидомъ... По совершени сего съ славословјемъ, чтепъ, испросивъ и получивъ позволеніе, при всеобщемъ молчанін, подъемлеть хлібов и возглашаеть: веліе имя, в всь взывають: Святыя Трошцы... потомъ, делая знакъ креста, прибавляеть: «Пресвятая Богородица, помогай намъ», и всъ единогласно говорять: «тоя молитвами, Боже, помилуй насъ и спаси насъ». И тогда возносять хвалебныя пъсни Богоматери... Потомъ начинають благоговъйное и сдадкогласное пъніе съ главами непокровенными, и поютъ: «достойно есть», испов'туя ее Богородицею, и восп'твая «честитой шуго Херувима». Вы знаете, говорить архіерей, что я учредиль, чтобы въ соборныхъ церквахъ ежедневно совершаемъ быль упомянутый обрядъ, чтобы іерей на каждой утрени,

въ концѣ девятой пѣсни, возносилъ сей хлѣбъ и произносилъ обычныя священныя слова»...

Неисчерпаемый Дюканжъ и въ данномъ случат помъстиль въ своемъ греческомъ словарт общирную замътку объ этомъ обрядъ, на основании трактата Льва Аллація, который называеть и блюдце или дискъ: παναγιάριον и описываеть частицу, какъ неполный треугольникъ, но съ одной стороны закругленною. Эта частица полагается на дискъ вмъстъ съ хлъбомъ, изъ коего она вынута была, и прикрывается крышечкою, прикръпляемою крючкомъ. Затъмъ панагія полагается на столъ, за которымъ трапевуетъ игуменъ или дикей, и по окончаніи трапезы совершается возвошеніе и причащеніе и послъ того пьють вино. Обрядъ въ этой формъ постоянный на св. горъ Авонской.

Но изъ монастырей <sup>1</sup>) обрядъ этотъ перешелъ даже ко двору императорскому, неизвъстно, въ какое время. Именно, въ сочинени извъстнаго Кодина «о чинахъ византійскаго двора», гл. 7 § 32, Бонн. изд. стр., 62 говорится: «Когда (по окончаніи объда) снимутъ скатерть, и доместикъ доместикія принесетъ хлъбъ въ панагіарій, императоръ тотчасъ встаетъ. И одинъ изъ юношей, приходящихся въ родствъ съ царемъ, изъ тъхъ, что не покрываютъ головы во дворцъ, подбъжавъ, поддерживаетъ скамейку, на которой стоитъ царь, чтобы онъ стояль тверже. А стольникъ, взявъ панагіарій, ставить на столь и, вознеся панагію, передаеть ее доместику, а тотъ великому, а этотъ царю. И когда онъ приметь ее въ уста, всѣ поють: многольтіе... И тотчасъ кравчій приносить блюдо съ бокаломъ вина, держа и полотенце, такъ какъ скатерть (которою, очевидно, императоры утирались) уже снята, какъ сказано, со стола».

Отъ византійскаго двора обычай, во всей строгости и полнотѣ, перешель въ русскіе духовные обычай и къ русскому царскому двору. Павель Алеппскій въ описаніи путешествія патріарха Макарія, <sup>3</sup>) въ главахъ о пребываніи его въ Москвѣ въ 1755 году, передаетъ, что на царской трапезѣ, подъ конецъ, послѣ того какъ, вставъ, раздали и распили круговыя чаши за здоровье царя, царицы, патріарховъ, вновь «встали, воздвигли, по обычаю, Панагію и прочли молитву надъ трапезою». На трапезованіи у пат-



<sup>1)</sup> Въ русскихъ обителяхъ, какъ напр., что удалось намъ узнать, — въ Оптиной пустыни троекратное возношение Богородичной просфоры совершается досель, а въ крестьянскомъ быту нъкоторыхъ мъстностей Тверской губ. объдъ заканчивается просфорю. Возношение совершаетъ и просформахъ, и потому возможно, что путныя и наперсныя панаги могли быть также принадлежностью или украшениемъ чина архимандрита, но такъ какъ въ большихъ обителяхъ настоятелями были епископы и архиепископы, панагия стала отмъчать епископский санъ.

<sup>2)</sup> Путешествіє антіох. патріарха Макарія вз Россіи, описанноє Павломъ Алеппскимъ, пер. Г. Муркоса, вып. III, Чтенія вз Имп. Общ. Ист. и Древ., 1898, III, стр. 45, 58, 92.

ріарха Никона, после того какъ помолились надъ транезою, «принесли Панагію въ чудесномъ серебряно-вызолоченномъ сосуде и прочли надъ нею молитвы; они и мы взяли отъ нея и затемъ сели». Панагію подносять съ блюдомъ кутьи въ конце транезы, исполняють поминовенную службу со стихирами, кадять и, совершивъ отпусть, отвёдывають отъ Панагіи и кутьи и раздають трапезовавшимъ и присутствовавшимъ.

Богородичный хлебъ или частица заменила собою артосъ во всехъ техъ случаяхъ, когда причастный хлебъ не можеть быть данъ, или не можеть быть совершена летургія. Такимъ образомъ, Іоанну Грозному, вступившему въ четвертый бракъ, разрешено было по праздникамъ вкушать богородичный хлебъ, но причащаться святыхъ таннъ Христовыхъ, по епитимін, разрѣшалось только на св. Пасху. Затьмъ, при перенесеніи частицъ артоса или священнаго богородичнаго хлеба, уже въ древности стали употреблять особыя коническія коробочки на Запад'є (turres custodes), а на Востокъ створчатыя ампуллы, а такъ какъ богородичный хлебъ носили, повидимому, напосле къ больнымъ или брали съ собою въ дорогу, то уже очень рано «панагіею» стали навывать двустворчатый энкольпій или носимый на груди складень, на подобіе раковины. Впоследствін панагін, какъ священныя иконы, стали достояніемъ епископскаго сана, и обиліе памятниковъ этого рода панагій сділало то, что въ настоящее время весьма трудно было бы выдълить панагін артосныя изъ сотенъ панагій нагрудныхъ, наполняющихъ всь собранія древняго русскаго искусства.

Главнымъ признакомъ артосной панагіи является поддонъ или днище, непрем'єню металлическое, припаянное къ наружной сторон'є блюдца, изнутри украшеннаго р'єзьбою. Между тімъ попадаются такія блюдца съ изображеніемъ Св. Троицы, при чемъ самыя блюдца бываютъ м'єдныя и уже поэтому не могуть быть относимы къ архіерейскимъ. Возможно, дал'єе, что одн'є панагіи перед'єлывались на другія, и сюжеты смітшивались.

Любопытная артосная панагія находится въ Музей с. Порйчья, имівнія графовъ Уваровыхъ, среди богатійшаго собранія тільниковъ и панагій. Панагія изъ міди, рисунокъ выполненъ насічкою, біловатою мідью съ примісью олова, относится къ древнійшимъ вещамъ этого рода, т. е. еще къ XVI віку. Вокругъ образа Богородицы съ Эммануиломъ (Младенцемъ въ кругу) читается надпись: «бысть чрево твое святая трапеза имущи» и пр.

Но совершенно подобная по сюжетамъ и надписямъ панагія того же собранія, сдѣланная изъ слоновой кости, имѣющая въ поперечникѣ 2 сант. обложенная серебромъ со сканью и снабженная патою внизу, усаженная бирюзами и камиями, можеть относиться къ обоимъ видамъ панагій, если не передѣлана изъ одного въ другой. На панагіи вырѣзано: «Сошествіе св. Духа» съ «Герусалимомъ небеснымъ», «Гробъ Господень» съ «Петромъ и

Павломъ», подающими вверху другъ другу руки, а внизу держащими по ключу, «Тронца» и вокругъ 12 апостоловъ въ кружкахъ. Надпись по гречески: «ἔγονεν ἐν χοιληα (sic) σου αγια τραπεζα εχουσα τον ουρανιον αρτον» и пр. Наконецъ изображеніе Богоматери съ Младенцемъ, прикрываемое Херувимами и Серафимами, а вокругъ пророки и надпись: Την τημιστεραν των χερουβιμ и пр.

Приводимъ въ заключение одну панагию того же собрания, ради иконографическаго интереса ея. Панагія имбеть форму щестилучевой зв'єзды, обложена серебромъ, новъйшаго асонскаго дела, и замечательно тонкой разьбы. Представлено: въ средни Успеніе и Вознесеніе Божіей Матери въ миндалевидномъ ореолъ, Марія подаєть поясь Оомъ. Ложе Богоматери имъсть видъ церкви, отъ нея подымается лоза, а въ ея завиткахъпророки со свитками и сюжеты: Усекновеніе главы І. П., Вседержитель, Троица. Въ лучахъ: Благов'єщеніе, Лобызаніе Іоакима и Анны, Георгій и Димитрій, Живоносный Источникъ: наъ купели истекаетъ три источника, водою промываетъ слепой себе очи, Подобныя артосныя панагін случилось намъ видеть въ Московской Синодальной ризници, въ ризници Московскаго Благовищенскаго собора и въ другихъ собраніяхъ: оні отличаются отъ обыкновенныхъ наперсныхъ своими размерами. Арх. Макарій 1) въ своемъ «описаніи церковныхъ древностей въ Новгородъ и его окрестностяхъ» приводить, кромъ древняго панагіара, еще три артосныя панагіи, но не указываеть действительныхъ основаній этого определенія, а между темь въ самомъ описаніи есть основанія противъ того, чтобы ихъ признавать артосными. На одной панагіи изображено: Сошествіе во адъ, Распятіе, Тронца и Панагія, и всё изображенія литыя. На другой, серебряной, въ Духов'в монастыр'в, есть ушко и изображенія, какъ и на предыдущей, сділаны и съ наружной стороны, чего не бываеть на настоящихъ артосныхъ панагіяхъ. Надпись 1640 года гласить: «даль сию панагию смощии вдомь духа святаго игумень Евенини псковитинъ Барашковъ вкладу за отца своего,... дана двёнадцать рублевъ а въ сей панагіи мощи многихъ святыхъ». Изображенія отвічають артоснымъ: «Тронца», «Панагія» съ обычными надписями. Боле в вроятно отношеніе къ артосному роду серебрянаго блюда въ Вяжницкомъ монастыръ, которое, по словамъ описателя, «одно упалало отъ панагия и имъетъ изображеніе Панагін».

Наконецъ, следуетъ отличить артосныя панагін, какъ некоторую принадлежность литургическаго служенія, хотя бы въ его дополнительныхъ обрядовыхъ формахъ, отъ такъ наз. евлогій <sup>2</sup>) наи блюдь для благословеннаго

<sup>1)</sup> Томъ II, 1860, стр. 210-212.

<sup>2)</sup> Rohault de Fleury, La Messe, 1887, V vol., p. 187 sq.

жаньба, который (т. е. хлёбъ) получилъ уже съ IV вёка названіе eulogia наи benedictiones, какъ хлёбъ, раздаваемый въ кускахъ послё литургій, изъ корзинъ, чашъ или съ особыхъ блюдъ: всё же сосуды въ греческой церкви удержали доселё названіе евлогій, а въ западной въ IX вёкё назывались оffertoria. И тутъ, и тамъ сосуды эти дёлались изъ серебра, даже золота, укращались драгоцёнными камнями и представляли обыкновенно глубокое блюдо или чашу на поддонё или безъ него 1). Но изъ характерныхъ памятниковъ этого рода можно указать пока лишь на одинъ византійскій въ ризницё св. Марка 2), большое блюдо въ Сванетіи, древнее въ Трирё и оригинальныя блюда или, скорёе, вазы въ авонскихъ обителяхъ.

Въ этихъ блюдахъ на Аоонъ совершается благословение хлебовъ на великіе праздники во время всенощнаго бдінія: выносятся пять хлібовь, пшеница, вино и елей передъ шестопсалміемъ; обрядъ позднайшаго монастырскаго происхожденія и изукрашенныя блюда принадлежать чаще соборамъ бывшихъ монастырей. Такое блюдо (рис. 89) для благословенныхъ хлібовь вибется въ Лаврів св. Асанасія в) отъ 1677 года, вкладъ клисіарха Григорія изъ Филиппополя, богато изукрашенное, изъ серебра, съ одною башенкою посреди чаши, какъ бы готической формы, съ шатровымъ верхомъ и 4 башенками поверхъ четыресторонней башенки, покрытой чеканными изображеніями: праздниковъ, въ канунъ которыхъ совершается благословеніе, Преображенія, Успенія Б. М., Снятія со Креста, Троицы, съ греческими надписями; на ножкъ въ 8 отд. изображены погрудно: Николай, Аванасій, Антоній, Спиридонъ, Василій, Пигасій, Аванасій, Кирилль, также съ греческими надписаніями именъ. Точно такъ же на подножів, по отдёльнымъ лепесткамъ цвъточной базы изображены уже во весь ростъ фигуры. Изображенія эти, сопровождаемыя по об'в стороны греческими надписями, представляють любопытнъйшее соединение западнаго южно-германскаго готическаго пошиба съ византійскими типами и по самой рідкости заслуживають вниманія: св. Авксентій, Евгеній, Мардарій, Георгій, Прокопій, Ө. Тиронъ, Ө. Стратилатъ, Димитрій, Георгій, Евстратій. Употребленные здісь цвіта финифти зеленый и синій, цвітки и гранаты; по бордюру бирюзовая финифть, фонъ изъ саженаго бисеру, флаконы украшены бирюзовою и синею финифтью. Внутри блюда чеканены Праздники Господ., кругомъ надпись съ годомъ "Ахоз Марта 20, клисіарха Григорія изъ гор. Фи-

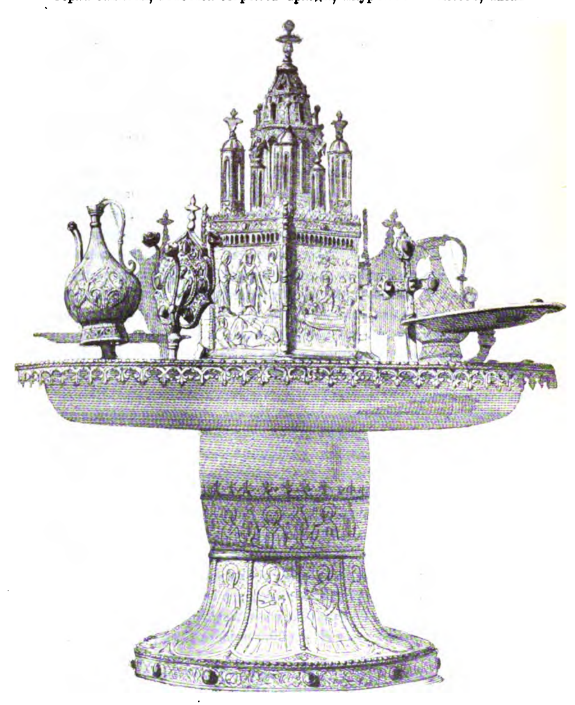


<sup>1)</sup> Всё эти данныя точно сообщаеть сочиненіе Рого де Флёри, но на стр. 191 представляєть смішеніе, которое должно отмітить: а именно къ числу блюдь для благословеннаго хліба отнесена и артосная паначія со славянскими надписими, нами ниже описываемая и изображенная также въ данномъ сочиненіи на табл. 188.

<sup>2)</sup> Rohault de Flery, La Messe, V, pl. 184.

<sup>3)</sup> Фот. Сев., альбомъ 50, лл. 5, 6, 7. Рисунокъ взять изъ изданія Rohault de Fleury, La Messe, vol. V, pl. 485.

липпополя. Столь же важна и любопытна орнаментика чаши: готическая форма башенки, вънечной открытой аркады, ажурныхъ пальметтъ; визан-



89. Баюдо для благословенія хайбовъ въ Лаврі.

тійскіе типы святыхъ отщельниковъ и святителей, восточный рисунокъ

орнаментовъ на фляжечкахъ и чисто народная, югославянская техника скани съ финифтью въ разводахъ по нижнему бордюру ножки.

Другое асонское блюдо 1) или, точнёе, чаша, для благословеннаго хлёба, имбеть видь большой цвёточной чашечки и сдёлана изъ серебра со всёми мелкими подробностями. Чаша по бордюру и по ножкё украшена травными разводами, довольно характерными для южно-балканскаго художества XV—XVI столётій.

Затыть внутрь этой чаши устанавливается серебряный ажурный кувуклій о 8 сторонахъ съ 8 открытыми арочками; колонки и комары украшены припаянными вытиснутыми изъ листоваго серебра травными разводами и фигурками Святыхъ, съ 8 маленькими (романскими) башенками и среднимъ ажурнымъ шатровымъ верхомъ, на которомъ поверхъ конуса утвержденъ орнаментальный крестъ. Къ чашъ принадлежатъ четыре крохотныя серебряныя сулен или фляжечки, съ крышечками, употребительныя для вина и елея, и ставящіяся по краямъ чаши.

Вещь эта также относится къ любопытному и пока мало извъстному южно-европейскому народному художеству, державшемуся въ области Бал-канскаго полуострова, Венгріи и отчасти западной Австріи, въ теченіе XIV—XVI стольтій.

Предметомъ особаго интереса было бы узнать, гдв и сколько сохранилось на Авонъ въ ризницахъ древней поливной посуды, изъ того типа, который въ последнее время открыть въ такомъ обили среди находокъ и въ раскопкахъ по всемъ берегамъ Средиземнаго моря и у насъ въ частности по берегамъ Кавказа, Крыма и Волги, а въ отдельныхъ вещахъ можетъ быть прослеженъ до Кіева и Смоленска<sup>3</sup>). Примыкая своими связями къ древне-восточной и греческой поливной посудь, фабрикація которой установилась, какъ принято нынѣ полагать, въ Александрів уже въ III вѣкѣ до Р. Х., эта вторая вётвь, насколько удалось доселё заключить, сосредсточивалась почти исключительно въ области греко-восточной культуры, не заходя далеко на западъ, но за то распространяясь повсюду на передне-азіатскомъ востокъ, вплоть до средней Азів. Что Персія принимала важивищее участіе въ этой фабрикаціи, можно было догадываться съ самаго начала, какъ и о томъ, что вся эта индустрія должна была стоять въ некоторой связи съ китайскою керамикою. Предълы во времени не менфе велики, но въ этомъ отношении и теперь можно видёть, что главнымъ періодомъ по обилію находокъ является время утвержденія арабской торговли въ восточной Европъ и въ Малой Азін, а потому, понятно, можно было разсчитывать найти по-



<sup>1)</sup> Фот. Севастьянова, альбомъ 50, л. 4.

<sup>2)</sup> Русскіе клады, стр. 36—42, рис. 9—28.

добную посуду и на Асонъ. Ожиданія оправдались. А именно, вся наружная часть ексонартэкса или вибшней, пристроенной къ собору паперти, ез Иверъ украшена вмазанными между арокъ въ мъстахъ надъ такъ наз. замкомъ, подобными изделіями поливы, какъ-то: блюдами, чашками и флягами, укрепленными въ стънъ крестообразно, чтобы составить цвътную выкладку, въ родъ орнаментальной мозанки. Отдъльные предметы этого рода встръчаются въ Лавръ Асанасія и въ другихъ асонскихъ обителяхъ, въ украшеніяхъ часовень, кладбищенскихъ церквей и пр., а обычай этотъ удостовіренъ путешественниками и въ Греціи. Стало быть, церкви Италіи (упомянемъ особенно базилику S. Pietro in Grado въ окрестности Пизы, по дорогъ къ морскому берегу) не представляють въ данномъ случат чего либо оригинальнаго. Въ Иверъ орнаментація составляется изъ трехъ предметовъ: блюдъ, чашъ и сулей, и эти последнія вставлены въ особыя ниши, чемъ и подчеркивають свое восточное происхождение. Нартэксъ построенъ въ 1650 году, а поливныя издёлія показались намъ разныхъ временъ, отъ XIV до XVI стольтія включительно. Многія вещи прекрасной работы, украшены травами, цвътами, разводами, геометрическими рисунками, общаго синяго, голубаго и желтаго цвътовъ, по бълому фону. Все имъетъ прямое декоративное достоинство. Особо показалось намъ интереснымъ одно блюдо съ двумя звърями, напомнившими издали блюдо, извъстное между персидскими. Наконецъ, въ лаврской ризницъ сохранилось иъсколько большихъ блюдъ, извъстныхъ подъ именемъ vieux celadons и принадлежащихъ къ типичному роду китайскаго фаянса, но, по всей въроятности, относящихся къ персидскимъ подражаніямъ этого рода, составлявшимъ предметъ производства въ Персіи въ XV и XVI стольтіяхъ.

Изъ монументальныхъ произведеній різьбы по металлу выділяются на первомъ місті, какъ историческій памятникъ, рызныя бронзовыя двери (табл. XXXVIII) Ватопедскаго собора, неизвістнаго происхожденія, но, очевидно, работы константинопольскихъ мастерскихъ конца XIV или первой половины XV віка. Можно полагать, что и дверь Ватопеда была даромъ того же Мануила Палеолога (1391—1425). Дверь эта выполнена простою різьбою вглубь металла и різьба эта ничімъ ныні не заполнена, ни инкрустаціями золота, серебра или олова по дамасскому и древнему византійскому способу, но раніе была затерта красною мастикою, и хотя этоть способъ украшеній меніе сложенъ, однако требуеть большей строгости и точности рисунка. Очевидно, різьба здісь дополнена ковкою. Посреди, на обінкъ створкахъ двери укрішнены дві литыя высокія пластины съ изображеніемъ Влаговъщенія Пресвятыя Дівы, въ переводі, почти тождественномъ съ описанными раніе мозаическими фигурами этой сцены въ самомъ храмі Ватопеда, но въ готическихъ арочкахъ. Затімъ поверхность обінкъ створокъ поділена

١

на четыре поля, съ промежуточною широкою орнаментальною полосою, состоящею изъ декоративныхъ флероновъ и ромбовъ. Каждое поле также состоитъ изъ декоративной каймы, наполненной подобными же флёронами геометрическаго типа (вязла) съ аканоами, кринами, розетками, пальметками или даже штучнымъ наберомъ внутри. Внутри этой каймы находятся три орнаментальныя полоски; двё крайнихъ наполнены разводами, образующими кружки, въ которыхъ 32 раза повторены эмблемы (гербы?) деулаваю орла и василиска — дракона съ крыльями, львиными лапами и завившимся хвостомъ ящера (но безъ вёнца на головё); средняя же полоска (не всегда на мёстё, такъ какъ вся дверь состоить изъ мелкихъ пластинокъ, подвергшихся перекладкё и даже укороченію одного ряда съ боковъ) 1) представляеть уже рисуновъ совершенно иной схемы и инаго, не византійскаго стиля, но западнаго: на распуколкё лиственной или цвётной почки стоятъ

двѣ птички и, обернувшись головами въ стороны, клюютъ плоды. Последній рисунокъ близко напоминаетъ венеціанскія и флорентійскія ткани.

Предметы церковной утвари на Асонъ, исполненные мелкою різьбою, чаще всего ажурнымъ, проръзнымъ способомъ, чрезвычайно многочисленны, но, за немногими исключеніями, или ограничены простайшею орнаментацією, выполненною по шаблонамъ, или же не принадлежать къ собственнымъ грековосточнымъ работамъ, какъ напр. **извъстные** хоросы, исполнявшіеся въ Германіи. Большинство дверей и врать церковныхъ, какъ равно: каоедръ, налоевъ и вообще предметовъ церковной утвари изъ дерева, украшено



90. Иверъ. Инкрустированная дверь 1589 г.

<sup>1)</sup> Эта перекладка, съ дополненіемъ 8 новыми пластинками, была предпринята, очевидно, въ 1704 году, когда внёшній нартексъ, бывшій ранёе открытымъ, съ промежуточевыми мраморными низкими баллюстрадами между колоннъ, былъ задёланъ стёнами, промежъ колоннады, и дверь внутренняго нартекса была перенесена во внёшній, а такъ какъ мёсто для нея адёсь оказалось немного ўже, то рядъ пластинокъ былъ укороченъ и даже обрёванъ съ боку, по обычной небрежности монашества къ художественнымъ памятникамъ.

инкрустацією по греко-восточному (см. рис. 90) способу штучнымъ наборомъ изъ деревянныхъ шашекъ, пластинокъ перламутра, кости и пр., что даетъ богатый матеріалъ для исторіи кустарной промышленности на Балканскомъ полуостровъ съ XVI въка до послъдняго времени.

## VII.

Древнія шитыя ризы и облаченій авонскихъ обителей. Завѣсы царскихъ вратъ. Воздухи. Происхожденіе плащаницы. Историческій подборъ плащаниць въ монастыряхъ и церквахъ Македоніи, Авона, Буковины и Россіи.

Приступая къ обозрвнію и оцвикь замічательнаго и въ бытовомъ и въ художественномъ отношеніяхъ отділа древнись церковных облаченій и вышивокъ, скажемъ кратко, что это, прежде всего и по преимуществу, отдёль неизвъстный. Насколько именно эта часть ризницъ мало доступна на Авонъ, можно судить по примъру Ивера, въ которомъ намъ такъ и не удалось видъть собственной ризницы. Нъкоторыя причины этого понятны: на Афонъ ризы являются столь чисто служебнымъ деломъ, что монашеству вообще, ризничему въ частности, непріятно показывать иной складъ старыхъ и ветхихъ облаченій, и удается это только после многихъ просьбъ и завереній. Обители гордятся своими облаченіями и на праздникъ свой устранвають такія же выставки, какъ бывало некогда въ Византіи и какъ доселе еще дедается въ Италіи въ церквахъ. Но по тому же самому обители не желають, чтобы паломники видели и обратную сторону. Съ другой стороны, шитыя ризы и церковные покровы встречаются, главнымъ образомъ, поблизости дворовъ, и Аеонъ пріобреталь драгоценные предметы только въ виде присылокъ отъ царей и патриціевъ, со времени же паденія Византіи—изъ древней Руси и Моздавін. Все это, однако, не могло залеживаться, и потому не мыслимо ожидать тамъ обильныхъ древностей этого рода. Безконечныя и притомъ ночныя авонскія службы способствують быстрому износу облаченій, а монашество некогда не цінью старины, хотя бы художественной, отчасти потому, что старина не составляеть для него дорогой редкости и окружаеть его отовсюду, а привычка обставлять службу всякою пышностью находить себь поддержку въ соперничествь. Шитыя облаченія пропадали, между прочимъ, отъ своей собственной мишуры, а различныя восточныя ткани, нами столь ценимыя по ихъбольшой редкости, исчезали потому, что онъ на востокъ этой ръдкости не составляли. Такимъ образомъ, когда на католическомъ западъ почти каждый епископскій городъ сохраниль и древнія облаченія, нерёдко добытыя съ великими трудами, привезенныя крестоносцами и еще въ тъ времена завъщанныя на въчное храненіе обители или собору, а въ мелкіе, но рѣдкіе и цѣнные куски восточныхъ тканей завертывали привезенныя съ востока же моще или иную святыню, здѣсь, на Асонѣ, условія были обратными. Вотъ почему можно сомиѣваться въ существованіи на Асонѣ особо рѣдкихъ по древности ризъ и тканей, восходящихъ ко временамъ св. Асанасія, и ограничить, за немногими исключеніями, запасъ, нынѣ имѣющійся, только позднѣйшею эпохою, начиная съ XV вѣка.

Образповымъ запасомъ такого рода можетъ служить Лаврская ризница, извёстная по слухамъ и всему Асону своимъ богатствомъ. Хотя эта ризница помъщается въ одной комнать или, върнье, отделени того сарайчика, въ которомъ продолжаеть истлевать и библютека, однако, нашъ самый новерхностный осмотръ ея заняль болье четырехъ часовъ, при чемъ присутствовали три выборные старца, и ничего нельзя было ни записывать, ни отметить, а уже после пришлось записать себе кое-что на память. Эта резнеца есть богатьйшій складъ дорогихъ тканей и парчей за три посладміс опка. Мы виділи тамъ болье дюжины вышитыхъ орарей, съ прекрасно исполненными фигурами и погрудными изображеніями въ кругахъ съ Господскими праздниками, отъ XVI и XVII въковъ. Еще больше и не менъе трехъ дюжинъ было тамъ шитыхъ епитрахилей, съ обычными полнофитурными изображеніями, нер'єдко вызывавшими у зрителей изъявленія восторга. Тамъ было много велеколенныхъ саккосов изъ лучшихъ брокатовъ и парчей европейскихъ фабрикъ. Пышныя митры съ драгоцінными камнями и еще болье дорогими эмалями и финифтими по золоту. На одной митръ эмали французской работы, другая митра, очевидно, изъ Россіи. Мы разсматривали, съ некоторымъ утомленіемъ, полсотим воздуховь, которые надо было однако вст пересмотрть, такъ какъ иначе нельвя было бы добраться до того, что лежало ниже ихъ. Но по этимъ воздухамъ можно было бы написать исторію шелковыхъ тканей за три посл'адніе в'ака. Но было также много кусковъ, относящихся еще къ XIV и XV столетіямъ, переделаннымъ на воздухи изъ болье крупныхъ покрововъ. Между ними есть и лучиле сорта венеціанскихъ и генуэзскихъ бархатовъ, и дамасскихъ шелковъ, и кусковъ древняго пурпура еще коричнесого цвета. Более десятка палицъ съ вышитыми изображеніями Спасителя, Успенія и пр. Одна за другою являнсь плащаницы, кажется, поновье прочихь, но многія еще съ историческимъ изображеніемъ «Положенія во гробъ». Тамъ были, наконецъ, рідкостныя во всъхъ отношеніяхъ Катапетасмы или завёсы для царскихъ дверей, и шитыя, и просто изъ парчевыхъ матерій, и шелковыя, неръдко китайскихъ шелковъ. Все это, должно замътить, было превосходной сохранности, или освъжено и поновлено чисткою, и, видимо, все рухлое и обветшалое удалено изъ этого отборнаго склада. Но где спрятана эта выделенная рухлядь, намъ сказать не пожелали. Туть же хранились до 15 разныхъ авонскихъ крестовъ, русское Евангеліе Екатерининскаго времени и т. под., потиры, дискосы, кресты напрестольные со сканью и финифтью, частью уже извёстные въ фотографическихъ снимкахъ экспедиціи П. И. Севастьянова. Здёсь же мы увидёли пресловутую великую драгоцённость. Лавры Аванасія—мнимый саккосъ императора Никифора Фоки, по преданію, передёланный изъ военнаго плаща—мантіи этого царя. На самомъ дёлё это обыкновенный саккосъ XVI вёка, изъ золотной парчи, починенный посреди вставкою дорогого куска съ великолепными вышитыми цвётами, какъ намъ помнится, французскаго рисунка. Эта прекрасная сама по себё вещь не имъетъ, однако, никакого историческаго значенія.

Вполет подобна этому саккосу и даже, по нашей догадкт, составляеть, быть можеть, одно съ нимъ облачение, митра, будто бы бывший прежде вънеиз того же императора въ той же Лаврской ризниць, показываемая всьмъ на праздникъ ел 15 іюля. Митра современна саккосу или немного позже его сдълана. Причина, почему лаврское монашество остановилось именно на ней, въ своихъ желаніяхъ, чисто греческаго свойства, имъть реальный знакъ исторической дружбы императора съ первымъ игумномъ Лавры, заключается въ небольшой детали этой митры: по ея низу, также износившемуся, нашить металлическій, очень грубый и сділанный изъ позолоченнаго серебра вънчикъ. На вънчикъ укръплена бляшка въ видъ орла, украшенная алмазами или бриліантами. В'ёнчикъ составленъ изъ листьевъ, загнутыхъ вдоль козыря, и рисунокъ ихъ намъ показался не имъющимъ ничего общаго съ древностью. Не можемъ поручиться за всё подробности своего описанія, но даже парча митры показалась намъ плохою и позднею, какъ и вся эта легендарная исторія прямою баснею, изобрітенною въ прошломъ вікі для паломниковъ.

Очевидно, кромѣ Лавры Асанасія, богаты и ризницы Ватопеда, Ивера и многихъ обителей, но въ силу указанныхъ нами условій самаго существованія асонскихъ ризницъ, нельзя ожидать въ ближайшемъ будущемъ даже раскрытія, не только изданія ихъ драгоцѣнностей, столь ревниво оберегаемыхъ обителями отъ посторонняго взора. Между тѣмъ, нельзя отрицать высокаго историческаго интереса всѣхъ подобныхъ собраній на греческомъ Востокѣ: простое сопоставленіе асонскихъ облаченій съ сирійскими или коптскими пролило бы свѣтъ на глухую тьму, закрывающую отъ насъ исторію восточной церкви въ ея бытовыхъ источникахъ. Интересъ здѣсь двоякій, ради самой восточной церкви, которой быта въ древнѣйшемъ періодѣ мы не знаемъ, и ради вопроса объ ея бытовыхъ и обрядовыхъ отношеніяхъ къ церкви римской въ періодъ до ея отдѣленія. Мы слышимъ напр. какъ научное положеніе, установленное самимъ Дж. Б. де Росси, что римская церковь до VI вѣка не имѣла особыхъ облаченій или не различала одежды

своихъ служителей отъ обыкновенной, всеми носимой, что въ самой Константиновской церкви не было будто бы обрядовых роблаченій, и св. Сильвестръ служиль въ одежде светскаго знатнаго лица. Этимъ, будто бы, объясняется возможность изображенія на диптитахъ римскаго папы въ инсигніяхъ консула. Пусть это общее положеніе грішить излишнимъ и преждевременнымъ обобщениемъ, такъ какъ и въ римской археологи по этому вопросу едва начаты (Вильпертомъ) научныя изследованія и поставлены первыя выхи оть античной древности къ средневыковому періоду, все же изъ этого положенія естественно проистекаеть постановка соотвътственнаго вопроса и для древностей церкви греко-восточной. Правда, поступать по указаніямъ католико-протестантскихъ словарей, т. е. принимать для древнехристіанскаго періода только данныя римской древности, какъ будто Востока въ это время не было, или онъ начемъ не отличался отъ запада, нынъ становится невозможнымъ, котя западные ученые жалуются на то, что Востокъ, который считается (у нихъ) хранящимъ, по крайней мпрю, вившнія формы примитивных традицій, не быль «вірным» стражемъ оригинальныхъ типовъ церковныхъ облаченій». 1) Правда современная Фелонь (подзне-греч. феноблюч) представляеть спереди только короткую пелерину, тогда какъ древняя представляла собою колоколо-образную одежду; amictus на Востокъ, кромъ развъ коптовъ, совершенно отсутствуетъ; но cmuxapb = alba, по русскимъ образцамъ, сопоставляется непосредственно съ древитими памятниками запада, хотя и изменился соответственно въ характеръ ткани и цвъта; орарь (съ IV въка) приблизительно отвъчаетъ столь, поручи  $= \dot{\epsilon}_{\gamma\gamma} \epsilon i \rho_{io\gamma} = manipulum = sudarium; саккос<math>\dot{\epsilon} = \partial a$ лматика.

Далье, пересматривая древнія византійскія описи, з) до насъ дошедшія въ столь маломъ числь и еще въ меньшемъ числь изданныя, мы находимъ, что и въ древности обиходный составъ ризницъ былъ ограничиваемъ слъдующими ризами, облаченіями и церковными покровами: это были еоздужи златотканные (ἀὴρ χρυσοράντισσος) и покровы для потира и дискоса (ποτηροχαλύμματα), также украшенные шитьемъ (χεντητά); далье индитіи для престола, наиболье драгоцьныя, иногда изъ царскихъ тканей, пурпуровыхъ, съ вытканными звърями, грифами и орлами, неръдко изъ цъльнаго куска, въ воспоминаніе ризы Христовой нешвенной съ надписями и пр. и менье драгоцьныя, но изъ дорогихъ тканей индитіи для жертвенника; пелены и платна (βλαττία) з) или передники, употребляемые для подвъши-

<sup>1)</sup> Rohault de Fleury, La Messe, VII, p. 181.

<sup>2)</sup> Ch. Diehl, Le Trésor de Patmos au XIII S. Bysant. Zeitschr. 1892, p. 513—514. Акты Пантелеймоновскаго монастыря, Опись 1149 г. Sathas, Bibl. m. aevi, I, 47—51, 68.

Древнъйшее значеніе словъ βλαττίον, βλαττα, blatta, конечно, пурпурная, шелковая матерія, кусовъ пурпурной ткани, но съ теченіемъ времени четыреугольный шелковый пла-

ванія къ святымъ иконамъ спереди, для покрыванія налоевъ (βλαττίον τής προσχυνήσιως) и снабженныя, вѣроятно, въ этомъ случаѣ, шитыми и плетеньим широкими коймами (ναρθηχωτὸν πλεχτόν), изъ шелку, съ надписями, съ шитьемъ, и простыя коймы хαταβλαττίον пурпурныя для подвѣски и украшенія снизу; подобныя имъ полотенца, ручники, утиральники, длинныя (λωρωτά) и узкія, шелковыя, съ украшеніями; затѣмъ уже немногія ризы и облаченія: епитрахили, шитыя, фигурныя, наручи или поручи— ἐπιμανίχια, набедренники и палицы ἐπιγονάτια, шитыя, фигурныя, омофоры и пр.

Въ описяхъ не встрѣчаемъ заепсъ, плащаницъ, стихарей и фелоней: первыя двѣ въ ризницахъ не хранились, вторыя рѣдко украшались особо дорогимъ, фигурнымъ шитьемъ.

Въ обители Хиландарской хранятся двъ великольшныя катапетасмы нин зависы сербская и русская, первая XIV века, вторая XVI столетія, об'є одинаково достойныя быть представителями этого, нъкогда значительнаго рода церковной утвари, но со времени введенія сплошныхъ иконостасовъ и высокихъ царскихъ дверей, утратившаго фигурныя украшенія и, вийсти съ ними, свое прежнее значение. Темъ более можно пожалеть, что монастырскія нужды в монашеское равнодушіе допускають тлічіе и разрушеніе драгоп'інныхъ покрововъ въ сырой, не отапливаемой и полной віковой пыли ризниць, болье напоминающей сарай и нынь служащей также библіотекою. Уже и теперь каждое развертываніе скрученныхъ, за невийніемъ міста, въ трубку, завісь не обходится безъ разрушенія истайвшихъ частей, а скоро, быть можеть, и самая основа начнеть распадаться. И такъ какъ сербская завъса, какъ то удостовърено еще намятью многихъ монаховъ, служила завъсою на царскихъ дверяхъ собора, то мы и совътовали вновь пристроить завъсу къ прежнему мъсту, въ расчетъ, что она на царскихъ дверяхъ върнъе сохранится.

Сербская застеса (табл. XXXIX) снабжена по сторонамъ Спасителя слёдующею надписью: «от скврынныхъ устъ нь от мрыскаго сряда от нечистаго езыка от душе скврыные прими мление о христе мои и не отрини мене рабу свою ни яростию твое вляко обличи мене вы час исхода моего ни гнёвомы твоимы покажи мене вы день пришыствия твоего прежде бо суда твоего господи осуждена есмы сывёстию моею ни едина надежда нёсть вы мнё спасения моего аще не благоутробие твое побёдить множыства безаконии моихы тёмже молю те незлобиве господи ни малое сие приношение отрини яже приношу святому храму прёчистие твоее матере и надежде мое богородици хиландарской, вёру бо высприехы выдовичю принесшую ти двё



токъ — пелена, плать сталь синонимомъ всякаго куска ткани дорогой въ небольшомъ размъръ. Доказательство въ текстъ описи Патмоса: βλαττία ήτοι έμπροστάλια τῶν ἀγίων εἰχόνων.

неть господи. сице азь сие принесохь недостоинаа раба твоа о владычице ефимия монахіи: дыци господина ми кесара воихне лежещаго здів нікогда же деспотица... и приложи се сие катапетазмо храму прічистые богородице хиланадарские вы літо "сці (6907) индиктионь И. и кто.... отнети от храма прічистые богородице хиландарские да е отлучень единосущиме и иераздівлиме троице. и да му е супьрница прічиста богомати хиландарска въдень страшнаго испытания. аминь». Надпись была разобрана и издана 1 и, согласно указаніямъ славистовъ, представляеть любопытный памятникъ. Монахиня Евфимія была женою кесаря и деспота Угліши, правившаго въобласти до Солуня и погибшаго на Мариців въ 1371 году. Упомянутый вънадписи Воихна быль «намістой управитель Драме и околныя земаля у Македоніи» между 1369 и 1371 годами, имісль титуль кесаря—въ данное время третій рангь послів василевса (деспоть, севастократорь и кесарь).

Завёса исполнена по малиновому атласу, затканному флеронами, шита золотомъ, голубымъ и малиновымъ шелками, серебромъ, частью коричневымъ и чернымъ щелкомъ; волосы выполнены лиловымъ или пурпурнымъ, сильно потлёвшимъ и выпавшивъ шелкомъ. Волосы Спасителя, поверхъ темнолиловаго шелка, вышиты золотистымъ шелкомъ, рядами, также сдёланы и волосы ангеловъ и святителей, только рёже. Христосъ, какъ великій архіерей, имъетъ золотой нимбъ, облаченъ въ серебряный омофоръ съ золотыми крестами, серебряный саккосъ съ золотыми же крестами и голубымъ подбоемъ, серебряный стихарь и золотые наручи. Ангелы представлены въ золотыхъ оплечьяхъ съ камнями, на рукавахъ золотые налокотники съ камнями, и въ серебряныхъ стихаряхъ; складки выполнены то золотомъ, то краснымъ и голубымъ шелками. Святители изображены въ серебряныхъ фелоняхъ съ серебряными же омофорами, епитрахили шиты золотомъ и шелками, краснымъ и голубымъ.

Переходя къ характеру изображенія, замѣчаемъ, что завѣса воспроизводитъ, видимо, древній образецъ, какъ видно по торжественному, крайне сухому и схематическому рисунку. Пропорціи такъ невѣроятно удлинены, что, очевидно, исполнители имѣли на образчикъ прорись иконы, хотя большой, но все же болѣе квадратной (мѣстной) и не годившейся для продолговатой завѣсы. Но если исключить изъ поля зрѣнія уродливость вытянутыхъ фигуръ и принимать только въ расчетъ типы и цѣлое, то можно было бы назвать всю икону грандіозною завѣсою, напоминающею намъ, чѣмъ могли быть исчезнувшіе древніе византійскіе оригивалы. Наиболѣе замѣчателенъ ликъ Спасителя, еще разъ намъ свидѣтельствующій, что современная архео-



<sup>1) «</sup>Гласникъ» 1753, V, стр. 298—299. Никифора Дучича, Киижевии радови, книга 4, Биоград, стр. 63—64.

догія не знаеть важнійшихь византійскихь диковь. Вь этомь дикі столь же характерны густые свётлорусые волосы (ср. волосы у Спасителя на мозанкахъ Константинополя и Италів XII въка), сколько очеркъ лица и едва опущающая щеки борода. Христосъ благословляеть тройнымъ, но не именословнымъ сложеніемъ перстовъ, какъ Вседержитель, что въ иконографическомъ смыслъ является смъщеніемъ. Типы Василія Великаго и Іоанна Златоуста сохранили каноническія черты и отлично переданы. Върукахъ у святителей свитки развернутые (что выполнено неудачно, такъ какъ руки вышли крошечными), и на нихъ, въ соответстви сълитургическими идеями, въ завъсъ выраженными, написано: у Златоуста: «никто же достоин от свезавшихъ со пльтскыми похотми и слестми приходити или приближатисе или служити»; у Василія: «владыко отче щедрот...» Въ заключеніе обратимъ внимание на любопытную орнаментику саккоса: шитье воспроизводить металлическую скань, напоминающую сканныя украшенія Мономаховой шапки, что виветь для насъ свой особый большой интересъ, по предполагаемымъ отношеніямъ славяно-балканскаго народнаго искусства къ этому памятнику.

Русская завъса Хиландара 1) (табл. XL) замъчательна многими пунктами сходства съ сербскою, будучи, однако, на полтора въка позже первой: сторона древнерусскаго искусства въ XVI столетіи весьма важная. Особое значеніе получаеть эта завіса, какъ вкладъ царицы Анастасіи, первой супруги Грознаго. Завъса сдълана въ 1556 году, уже въ 1559 году Анастасія больда, а въ 1560 г. скончалась. На завьсь читается надпись крупною вязью: «Божіею милостію и пречистыя владычици нашея богородици помощію повельніемь благовърнаго и христолюбиваго царя государя и великаго князя ивана василіськча самодръжца великіа русна володимерскаго московскаго. новоградциаго. казанскаго. смоленскаго. югорскаго. пермьскаго. вятцкаго. болгарскаго и иных здълана катапетасма сіа в преименитом градь москвы въ КВ-е льто государства его а в 🙃 льто царства его в светью гору в хиландар монастырь сербьский при его благовърной царице великом кнагини анастасии и при их синъ благородном царевичъ иванъ ивановичь в льто 7064 месеца ноамбриа 20.» По В. В. Стасову, на основании летописи, сделана между дек. 1554 и ноябремъ 1556. Завеса шита по дымчатому брокату венеціанскихъ фабрикъ, затканному густо цветами, золотомъ, серебромъ, шелками: голубымъ, малиновымъ, краснымъ и золотистымъ, посл'єднимъ сплошь всё лики. Работа исполнена въ царскихъ мастерскихъ, а знаменили, очевидно, первые иконописцы двора, такъ какъ и



<sup>1)</sup> Издана впервые при VI вып. Извъстій Русскаго Арх. Общества, по прориси, снятой въ величину оригинала въ коллекціи П. И. Севастьянова, съ замъткою В. В. Стасова, стр. 534—541, въ «Собраніи сочиненій В. В. Стасова», т. І, стр. 95—100.

общее исполнение и вст детали могутъ быть названы верхомъ совершенства. Начнемъ съ общаго.

Древнехристіанскія темы для зав'єсъ, какъ напр., Христосъ, дающій законъ Петру и Павлу, а равно и литургическія, какъ въ сербскомъ памятникѣ, зам'єнены зд'єсь обычною темою—Денсусомъ, т. е. изображеніемъ Спасителя съ Божією Матерью и Предтечею, наибол'є пригоднымъ для иконостаса, какъ образъ моленія. Но этоть образъ видоизм'єненъ съ явнымъ ущербомъ точнаго смысла иконографическаго. Спаситель представленъ зд'єсь, какъ Великій Архіерей, и надъ нимъ им'єтся надпись: «Ты іерей во в'єкъ по чину Мельхиседекову», и потому Христосъ представленъ въ саккосѣ, благословляющимъ именословно об'єми руками. Однако священнослуженіе новаго Мельхиседека совершается не у престола земной церкви и не на землѣ, а на небесахъ, такъ какъ подъ ногами Спасителя изображенъ серафимъ въ облакѣ и предстоящіе стоятъ также на облакахъ. Столь же непонятное значеніе въ иконографическомъ смыслѣ имѣють два архангела: Михаилъ и Гавріилъ, слетающіе ко Христу съ небесъ, неся орудія страсти: крестъ, копіе и трость съ губою.

По каймѣ размѣщены въ тридцати кругахъ погрудныя изображенія апостоловъ, пророковъ и святыхъ, прекрасно выполненныя. Посреди всѣхъ Образъ Великой Панагіи (Знаменія Б. М.)—Богородицы молящейся съ воздѣтыми руками и съ Младенцемъ на лонѣ въ кругу, а по сторонамъ фигуры: Давида и Соломона, Исаіи (надпись: «видѣхъ Господа сѣдяща на престолѣ») и Иліи («ревнуя поревноахъ»), Захарія («благословенъ еси Господи») и Данінлъ («азъ видѣхъ дондеже»). Апостолы Петръ и Павелъ. Святители: Василій и по другую сторону Николай Ч., Петръ митрополитъ московскій и Савва сербскій, митрополиты Алексѣй и Іона, Леонтій Ростовскій и Іоаннъ Новгородскій, князь Владиміръ и парь Константинъ, вм. Георгій и Димитрій, Борисъ и Глѣбъ, преп. Іоаннъ Лѣствичникъ и Аванасій Авонскій, Антоній и Феодосій Печерскій, Симеонъ сербскій (отецъ преп. Саввы) пред. Сергій Чудотворецъ, наконецъ Св. царица Елена (по матери царя) и преп. Анастасія.

Въ этомъ отношеніи замѣчается и много сходства съ плащаницею князя Владиміра Андреевича: необыкновенная тщательность и мелкая отдѣлка всѣхъ одеждъ, тканей и ризъ, коронъ, шапокъ и клобуковъ. Та же слащавость въ общемъ благолѣпіи ликовъ, мягкая округлость чертъ, преувеличенная экспрессія умиленія и прочіе недостатки древнерусской иконописи, истощавшейся въ безжизненномъ повтореніи одного цикла идей и формъ. Если въ иконографическомъ отношеніи замѣчается здѣсь извѣстный безпорядочный наборъ эмблемъ и символическихъ подробностей, не уживающихся другъ съ другомъ, то и въ орнаментаціи находимъ или повтореніе

все тъхъже ръшеточекъ, шахматныхъ полей кружковъ, гаммондальныхъ и крещатыхъ мантій. Князь Владиміръ имъетъ шубу, крытую дорогою камчатною тканью съ плющевымъ рисункомъ, но даже эта деталь взята не изъ русскаго быта, а повторена по греческимъ рисункамъ, въ которыхъ воспроизводится уже реальная византійская ткань съ плющами (хютофилла).

Завъса, показываемая въ Ксиропотамъ, исполненная въ 1673 году, делжна воспроизводить, какъ можно было бы думать, древній уничтожен-, ньй (?) оригиналь замічательной византійской катапетасмы. Но на ней изофражены императоры Андроникъ и Романъ, съ неграмотною надписью, которая назначена пояснять такое соединеніе, при чемъ оба императора дерыкать въ рукахъ модель обители, и вокругъ нихъ изъ двухъ кантаровъ подымаются разводы виноградной лозы, представляющей образъ процвітанія обители и покрытой тюльпанами, колокольчиками и иными фантастическими цвітами, не существующими въ византійскомъ орнаменть. Однако, весьма возможно, что эта завіса есть своего рода благочестивая монастырская подділка, во вкусі пышныхъ завісь и надгробныхъ покрововъ молдовлахійскихъ господарей, если даже пе отъ нихъ и происходить.

Въ Руссикъ въ ризницъ. Воздух (рис. 91) шелковый, темнофіолетовый, гладкій. Фигуры выполнены по основѣ краснаго, голубого, сърозеленаго, блѣдноголубого шелка, золотомъ и серебромъ; поверхъ прошиты контуры соотвѣтствующими основѣ нитями. Лики сдѣланы свѣтложелтыми, зелеными шелками, волосы свѣтлокоричневые, часть контуровъ черными. Нось съ тѣневой стороны обведенъ краснымъ шелкомъ. Рисунокъ для шитья замѣчательно правильный, кромѣ волосъ. Молдовлахійской работы XV вѣка.

На воздухѣ изображенъ обычный сюжетъ: Св. Евхаристія. Христосъ въ золотой одеждѣ передъ престоломъ, преподаетъ правою рукою часть св. даровъ ап. Петру, и въ лѣвой держитъ свитокъ. У Христа золотой намбъ съ серебрянымъ крестомъ. Надъ головой надписаніе имени. Надъ Спасителемъ сѣнь, а сверхъ ея полотъ, перекинутый на видныя по сторонамъ зданія. Справа отъ Христа стоитъ ангелъ въ серебряномъ діаконскомъ стимарѣ, въ золотомъ орарѣ, обратившись къ подходящимъ апостоламъ, какъ бы съ приглашеніемъ: «съ вѣрою и любовью приступите» и указываетъ на Спасителя. Престолъ въ серебряной индитіи съ гамматами напереди, на немъ золотая чаша, съ виномъ, напереди золотой четвероконечный крестъ и вокругъ обычныя надписи: ПС ХС NIKA и буквы отъ словъ: фюс Хрютой фаїчет табот.

Справа три апостола: сёдой (Петръ) принимаетъ дары простертыми и нокрытыми одеждою руками, за нимъ Андрей и Іаковъ (съ темною бородою) подходять простирая руки. Слёва отъ престола три апостола: Матеей

(сёдой), апостоль съ темною бородою и безбородый Іоаннъ. Всё аностолы въ волотыхъ одеждахъ, не обуты въ сандали. Поверхъ всего надпись: Н МЕТАФОСІС. Вокругъ идетъ надпись славянскими буквами: ДАСТЬ ІИСУСЪ СВОИМЪ УЧЕНИКОМЬ И АПЛОМЬ РЕКЪ ПРИИМЪТЕ ЯДИТЕ СЕЕ ТЪЛО МОЕ ЕЖЕ ЗА ВЫ ЛОМИМОЕ ВЪ ОСТА-



91. Воздухъ въ ризницъ монастыря св. Пантелеймона.

ВЛЕНІЕ ГРЪХОМЬ ТАКОЖДЕ И ЧАШЯ ПО ВЕЧЕРИ ГЛАГОЛЯ. Воздухъ имъетъ 0,48 и 0,51 и... Кругомъ нашиты новыя коймы изъ краснаго атласа съ полосками въ 12 сант. Платъ замъчателенъ разноцвътными шелками.

Замѣчательную близость представляють на первый взглядь почти тождественные два воздуха въ Сучасицкомз монастырѣ Буковины (не знаемъ, какого размѣра, но, видимо, подходящаго къ асонскому). При ближайшемъ сравненіи, рисунокъ ихъ хуже, страдаетъ въ иныхъ фигурахъ (ап. Павла) уродливыми искривленіями, которыми знаменщикъ хотѣлъ сильнѣе выразить страстную вѣру апостола и ревность къ исполненію ученія. Эти два воздуха, представляя причащеніе подъ двумя видами: хлѣба (хлѣбецъ, влагаемый въ руки ап. Петра) и вина, подаваемаго въ узкогорломъ сосудѣ ап. Павлу, ясно показывають, во-первыхъ, что асонскому воздуху недостаетъ пары, и во-вторыхъ, что, очевидно, оба же воздуха служили разомъ для покровенія дискоса и потира.

Шитые шелками воздухи асонских обителей очень многочисленны, и при всей грубости своего исполненія и позднемъ происхожденіи (не ран'є XVI—XVII віка), представляють интересныя данныя по сюжетамь: воздухь расшить въ виді креста, равноконечнаго и украшеннаго въ углахъ серафимами; внутри креста представлено Преображеніе съ славянскими надписями: Тс Хс, Пророкт Илія и пр.

Въ Зографа два воздуха въ ризницѣ, квадратные, 0,46 м. и 0,49 м., также съ процвѣтшимъ крестомъ въ срединѣ, ангелами по сторонамъ (такъ наз. νιχητήριον, изображеніе, издревле находившееся на Іерусалимской Голгоеѣ); по красному атласу шито серебромъ и свѣтлыми шелками, молдовлахійскаго типа XVI вѣка.

Въ нѣсколькихъ обителяхъ, также получавшихъ дары и вклады иолдовлахійскихъ господарей, сохранились шитыя хоругеи.

Шитый образь (фот. 155) вм. Георгія въ Зографъ (быль при насъ пом'вщенъ въ архондарикъ) составляетъ скоръе ръдкость, чъмъ художественное произведеніе, особенно если его сравнить съ современною ему молдовлахійскою иконою, третьею между чудотворными иконами Георгія (см. выше) въ этой обители. Икона перенесена на бархатъ, но старый фонъ краснаго шелка уцѣлѣлъ въ каймѣ съ надписью. Шитье выполнено золотомъ, серебромъ, шелками: бѣлымъ, зеленымъ, краснымъ, свѣтлокоричневынъ. Основа изъ желтаго, золотистаго шелка, промежь него шито и серебромъ, и краснымъ и зеленымъ шелкомъ, почему и образуются: зеленая одежда, красная подушка, зеленыя крылья дракона. Икона представляеть Георгія на трон'я вынимающимъ мечъ изъ поженъ, ноги поставлены на треглаваго дракона, извивающагося подъ трономъ. Два ангела, слетъвшіе съ небесъ, приносятъ мечъ и щитъ и возлагають вънецъ на голову святаго. Следуеть заметить, что мантія связана на конце такимъ же узломъ, какъ и на чудотворной иконъ того же воеводы. Уродливыя формы шитой иконы происходять, конечно, отъ того, что ея исполнителями была девичья благочестивой жены изъ семьи воеводы. Вокругъ иконы большая надпись: «о страстотеръпче и победоносче великіи георгіе иже въ бедахъ и въ напастехъ скоріи предстателю и топліи помощниче и скръбеншим радости неизглаголанная пріими от насъ и се молене смеренаго своего раба богдана іоана стефана воеводи божією милостию господарё земли молдавской и съхрани его невредим въ съвею и въ ю души молитвами четъщихъ тя въ векы амин и сътвори е в лето ЗИ а господарства его лета МГ». Итакъ икона сделана въ 1500 году, а въ 1502 году Стефанъ обновиль обитель Зографскую, и вероятно, вложилъ туда же икону, шитую въ его домё.

Украшенныя фигурными изображеніями епитрахили составляють въ авонскихъ обителяхъ столь обычную принадлежность ризницъ, что, казалось бы, между ними мы должны были встретить столь древніе образцы, которые могли бы указать намъ историческое развитие самаго вида. Однако, почти всв, безъ исключенія, сохранившіяся епитрахили Асона относятся къ XV—XVII и даже XVIII стольтіямь, и развы болье подробныя разслыдованія или даже обыски старыхъ ризницъ откроютъ болье древніе памятники. Такимъ образомъ, Россія и оказывается пока пунктомъ храненія этой древности, хотя она и не восходить у насъ выше XIV въка, и сосредоточивается почти исключительно въ Новгородъ, Владиміръ и Рязани. И потому главный интересь абонских спитрахилей заключается въ томъ, что онъ, по преимуществу, или даже въ значительномъ большинствъ, принадлежатъ молдовлахійскому мастерству, такъ какъ вышиванье по атласу, шелку и бархату испоконъ въковъ составляло удълъ придунайскихъ мъстностей и населенія Валахін, Молдавін, Галицін и Буковины, а снабжали авонскія обители драгоцънными пинтыми ризами тъ же молдавскіе господари и воеводы и ихъ семьи.

Въ Эсфимено шитая золотомъ и серебромъ епитрахиль (рис. 92) представляеть въ нижнихъ поляхъ ктиторовъ, стоящихъ на коленахъ, и надпись наз. Петра воеводу (Петръ III, известный многократною утратою госнодарства) и сына его воеводу Іоанна Марка, съ годомъ 1537. Рисунокъ довольно правиленъ, еще классическіе типы: въ медальонахъ Спасъ благословящій среди двухъ архангеловъ; ниже Денсусъ: І. Предтеча и Б. Мать, Благовещеніе, І. Златоустъ, Василій В., Григорій Б., Аванасій В., Игпатій, Николай, Спиридонъ, Власій кроме последнихъ двухъ всё въ ростъ стоящіе въ аркадахъ, съ Евангеліями, съ славянскими надписями. Въ той же обители митра, шитая серебромъ и шелками свётлыхъ цвётовъ, вся свётлолиловаго цвёта, красиваго и тонкаго, оттёнка зеленаго, розоваго, желтаго, бирюзоваго, свётлокоричневаго, и только въ деталяхъ, напр. въ волосахъ темнозеленаго, повидимому, того же молдовлахійскаго происхож-



92. Есфигменъ. Епитрахиль 1537 г. и XV вѣка.

денія в того же ктитора, или по крайней мірів, вкладчика. На митрів изображены: Троица, Херувимы, Денсусь въ 9 ликахъ.

Въ томъ же Эсфигменъ другая епитрахиль (рис. 92 справа), къ сожальнію, не снабженная надписью, но древныйшая, по всей выроятности, второй половины XV въка, греческой работы, несравненно высшей, стильной и художественной. Разница объихъзаключается въ томъ, что на молдовлахійской спитрахили вся основа проткана сплошнымъ золотнымъ фономъ, въ решетку, и уже по этому полю, шелками, разделаны отдельныя полоски, аркады, неясно и мелко сдъланы надписи окаймлены фигуры и, когда нужно прошиты еще поверхъ, вперемежку шелкомъ. На греческой епитрахили атласная основа только прошита рисункомъ, серебромъ и золотомъ, а именно такъ исполнены ободки медальоновъ, крупныя надписи, самыя фигуры погрудь, и орнаментальныя вязла между кружковь, съ крестами и кринами 1). Нажнія поля заполнены орнаментальными крестообразными флёронами. Согласно съ этимъ характеромъ шитъя, сохраняющаго еще характеръ вышивки, а не подражающаго механическому тканью, и изображенные типы могуть назваться превосходными оригиналами византійской иконографіи: таковы особенно Василій В., І. Златоусть-вышеописаннаго натуралистическаго типа, благословляющій сложеніемъ троеперстнымъ, не именословнымъ, Георгій и Димитрій въ патриціанскихъ одеждахъ, не въ доспъхахъ, курчавый Өеодоръ Стратилатъ, съ маленькою бородкою О. Тиронъ, Косма н Даміанъ, оба черноватые и съ легкою опушающею бородкою. По незу епитрахили кисти изъ ворворокъ (βορχάδια) еще древняго типа.

Къ этому должно прибавить, что мы при настоящемъ положеніи исторіи всякихъ восточныхъ ремеслъ и видовъ художественной промышленности, вовсе не знаемъ, насколько это понятное различіе ручной и механической работы говорить въ пользу той или другой культуры: тканье, конечно, устанавливается при спокойномъ ходѣ гражданскихъ дѣлъ и въ странѣ, пользующейся относительнымъ процвѣтаніемъ, а шитье можетъ существовать и при турецкомъ рабствѣ, но насколько парчевыя золотыя ткани были мѣстнымъ издѣліемъ, какъ мы знаемъ о Молдавіи, настолько, съ другой стороны, даже древняя Русь, хотя и была выше культурою, не знала этихъ производствъ и получала ихъ издѣлія издалека, изъ той же Молда-



<sup>1)</sup> Для византійской техники наиболіве идуть термины греко-римскіе, и потому разшила обівкъ тканей будеть выражаться для молдо-влахійской chrysoclatum, аитосlatum, т. е. златотканный, для греческой — auriphrygium — златошвенный. Для позднійшей эпохи, т. е. для XVII столітія врядъ ли, однако можно удерживать такое различіє производствь по містностямъ, какъ показывають напр. епитрахили молдовлахійскія XVII віка, сохраняющіяся во Львові и Крешові, изд. въ атласі Wystawa Archeologiczna Polsko-Ruska, 1885, табл. XXV, со славянскими надписями; должно, однако, иміть въ виду, что греческія надписи сопровождають часто и молдовлахійскія работы.

він, Буковины и Галиціи, чёмъ и объясняется замёчательное сходство многихъ памятниковъ шитья въ столь разобщенныхъ иёстностяхъ европейскаго Востока.

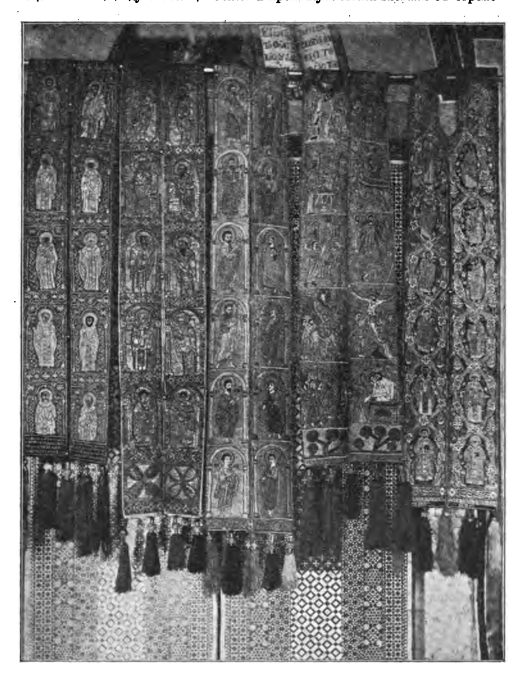
Много любопытныхъ епитрахилей оказалось въ Діонисіатть (рис. 93): прекрасная епитрахиль (средняя на снимкі) съ надписью отъ имени воеводы Петра «и подружія его», вкладъ въ обитель: тоже рішетчатый фонь изъ золотнаго тканья, то же діленіе на поля и ті же аркады, въ которыхъ стоять фигуры Евангелистовъ и Апостоловъ, въ живыхъ позахъ, прекрасныхъ рисункахъ. Филиппъ и Оома, на нижнихъ поляхъ, представлены юными, безбородыми. Точно такъ же и все шитье исполнено здісь світлыми шелками разныхъ цвітовъ, и по тому же указанному способу прошивки шелковыми нитями среди золотой основы, и надписи славянскія сділаны тонко темнокраснымъ шелкомъ. Одежды чередованы: въ рядъ у одной фигуры голубой гиматій и розовый хитонъ, у другой зеленый гиматій и голубой хитонъ и т. д.

Другая епитрахиль, (рис. 93) слева отъ средней подобнаго же техническаго характера, со святителями, съ надписью отъ имени того же воеводы Петра и жены его, исполнена, однако, гораздо слабе, и грубе, котя въ томъ же пошибе рисунка и орнаментаціи промежуточныхъ полосъ.

Прочія епитрахили греческаго дёла (на томъ же рис. 93), и хотя мы не знаемъ вовсе ни ихъ мъста происхожденія и только гадательно, за новостью предмета и отсутствіемъ точекъ спора, можемъ судить о времени, однако представляють свой историческій и иконографическій интересь. Между этими -епитрахилями одна (на фот. крайняя справа) даже имбеть дату — 1680 года, и между тымъ, несмотря на гораздо поздныйшую эпоху противъ греческой епитрахили Есфигмена и совершенно иной стиль и рисунокъ, вся техническая сторона остается та же, т. е. по красному атласу здёсь вышиты всё стоящія фигуры святителей, также обрамленныя овальными медальонами. пръточками, въточками пальмы и пр.; по самому низу греческая надпись называеть имена рабовъ Божінхъ, устроившихъ епитрахиль, и сообщаетъ годъ. Другая епитрахиль также снабжена греческою надписью, замъчательно безграмотною, перечисляющею имена вкладчиковъ и дётей ихъ, но не сообщаеть ни даты, ни мъста; сдълана исключительно шитьемъ, чреавычайно груба, почти до дътской безпомощности, въ рисункъ, представляеть Святителей, внизу Спиридона и Власія, Косму и Даміана. Появленіе этихъ последнихъ святыхъ на епитрахили, при всемъ несоответстви ихъ изображенія священнослужительской одежды, поясняется специфическими новогреческими отношеніями къ церкви и пом'єщеніемъ въ надписяхъ не только вкладчиковъ, но и именъ всего ихъ семейства.

Къ концу XVI или самому началу XVII въка относится епитрахиль

Ксиропотама (фот. 156): тоже по красному атласу, также шиты круги, сцепленные между собою цепочкою и промежуточными вязлами съ стрело-



93. Діонисіать. Пять епитрахилей XVI и XVII стольтій.

видными кринами въ срединъ, и въ кругахъ полуфигуры погрудь Пророковъ, въ живыхъ позахъ и сравнительно правильнаго рисунка, съ греческими надписями. Наверху посреди изображена Великая Панагія, за нею ниже Монсей, Исаія, Іаковъ, Захарія (съ семисвѣщникомъ въ рукахъ, юнъ и безбородъ), Давидъ съ изреченіемъ, Валахія со звѣздою, Авдѣй юный, Соломонъ съ моделью престола, Аггей старецъ, въ персидской щапочкѣ, Іезекінль съ вратами, Захарія, Софонія—оба съ изреченіями, Илія—тоже, Аввакумъ, Ааронъ и Гедеонъ. Годъ обозначенъ внизу 7108 (1600) безъ указанія вкладчиковъ.

Въ Ксенофъ мы нашли доъ епитрахили (фот. 154), и въ ихъ техникъ повторнаось еще разъ различе ихъ происхожденія: одна молдовлахійская, со славянскими надписями, другая съ греческими надписями именъ святыхъ, безъ указанія міста происхожденія, но того греческаго пошиба, который приходилось наблюдать въ другихъ обителяхъ. Основа последней епитрахили — малиновый атласъ, фіолетоваго оттынка; шитье золотомъ, серебромъ, свътлоголубымъ и свътлозеленымъ шелками, по полямъ изъ краснаго, голубого, золотистаго шелка. Изображенія неправильнаго, огрубілаго, явно позднайшаго (XVII вака) рисунка, фигуры свитителей помащены въ аркадахъ; надъ аркадами шитые разводы пышныхъ, но тяжелаго рисунка, цвътовъ. Изображенія идуть сверху въ слід. порядкі: Влаговищеніе, Петръ и Павель, Григорій Б. и св. Митрофанъ Константинопольскій, Василій В. и І. Златоусть, Аванасій и Кирилль. Молдовлахійская епитрахиль столь же грубаго рисунка, но была выполнена вся золотнымъ фономъ, который однако, мѣстами обнажился и открылъ красныя, голубыя и зеленыя полосы ткани, сотканной изъ золотыхъ нитей и шелковъ. Тѣ же аркады и въ вихъ стоящія фигуры Святителей: вверху (часть новая) Деисусь, безъ Спасителя; І. Дамаскинъ и Спиридонъ, Арсеній и Ософанъ, Евфимій и Ефремъ, всѣ съ раскрытыми свитками, на которыхъ, однако, ничего не читается, накопецъ, Онуфрій и Павель Онвандскій, первый въ лиственномъ препоясаніи, весь нагой и чрезмърно худощавый, Павелъ-въ волосяной колоколообразномъ колобін, оба съ длинною бородою, всё съ славянскими надписями (молдовлахійскаго письма). Въ двухъ нижнихъ поляхъ изображены вкладчики: на одномъ Іоаннъ Нъгошъ воевода съ тремя сыновьями; на другомъ---Господари деспини съ тремя дочерьми. Господарь имъютъ волосы распущенные за плечами, облаченъ въ пурпуровую горностаевую мантію; господаршавъ шубу изъ золотной парчи, подбитой соболемъ съ хвостиками; въ ушахъ ея тройныя подвёски изъ коралловъ съ ворворками, цёпи и аграфы, на дочеряхъ кунтуши изъ золотной парчи-родъ нашихъ душегръекъ, у всьхъ пурпурныя рубашки и золотые наручи; сыновья въ желтыхъ сапожкахъ.

Въ ризницѣ Иверскаго монастыря, быть можетъ, сохраняются и другія епитрахили, ризы и облаченія, вклады грузинскихъ царей, но намъ не открыли ризницы и облаченій не показали, кромѣ немногихъ, особенно пышныхъ и особенно позднихъ, а потому наименѣе любопытныхъ, но которыми,

явно, наиболее гордились и дорожили экономы и власти. Между прочимъ, грузинскія облаченія были, вероятно, спрятаны виесте съ иными грузин-



94. Иверъ. Епитралили и омофоръ XVII и XVIII столътій.

скими древностями, изъ политическаго желанія припрятать всё эти грузинскіе концы, дабы и самая память о грузинскомъ происхожденіи «Ивера» была затерта: старанія, очевидно, тщетныя, но вполиё отвёчають совре-

менной греческой политикъ. Изъ того, что намъ принесли показать въ соборный алгарь, можно было выбрать для снимка две греческія епитрахили и патріаршій омофоръ (фот. 152). Первая епитрахиль парадная, широко полосная, съ большими фигурами, тяжеловъснаго пошиба, обычныхъ Святителей, до І. Милостиваго, Спиридона и Кирилла включительно, имбетъ надпись, перечисляющую участниковъ сооруженія епитрахили, неясную, отъ выпавшаго шелка, и сообщаеть годъ 1575 (?) сооруженія. Техника остается та же, нами вышеописанная. Вторая епитрахиль, сооружение (χτήμα) вселенскаго Константинопольскаго патріарха Діонисія 1672 года, місяца января, представляеть рядъ многоличныхъ изображеній 12 Господскихъ праздниковъ, хотя въ обычномъ византійскомъ переводъ, но въ непріятной шаржированной, если можно такъ выразиться, формт по новому греческому письму, начавшему подражать съ конца XVII въка французскимъ гравюрамъ и литографіямъ; здёсь все окаймлено, подобно гобеленамъ, тонкими бантами въ стилъ рококо, все въ нъжныхъ тонахъ, пестрить отъ розоваго и лазореваго тона, отъ пестрыхъ одеждъ, румяныхъ щекъ и золотыхъ накладокъ; всюду обнизи изъ дешеваго жемчуга. Напротивъ того, прекрасный омофоръ (1715 г.) съ именемъ Іоанникія Пело, ісрарха Лемнійской епархіи, представляеть много вкуса и изящества въ отделке богатой парчи и тонкихъ вышитыхъ разводахъ, но ни къ византійскому, ни даже къ новогреческому мастерству, видимо, не имъетъ отношенія.

Переходимъ къ любопытному отдёлу шитыхъ плащаницъ, которыхъ нёсколько великолёпныхъ образцовъ находится въ обителяхъ горы Авонской.

Церковный покровъ или платъ съ вышитымъ на немъ изображеніемъ умершаго Богочеловіка, и получившій общее наименованіе «плащаницы», исторически образовался изъ символическихъ церковныхъ платовъ, называемыхъ «воздухами», и только впослідствіи развился въ своемъ художественномъ типів.

Извѣстно, что воздухомъ—ἀηρ, аёт въ св. Литургін называется третій и верхній изъ трехъ покрововъ, которыми прикрываются святые дары; имъ прикрывается и дискъ и потиръ, на подобіе воздуха, окружающаго землю, какъ говорить Германъ патріархъ Константинопольскій въ своей Θеоріи, вспоминая темную ночь, покрывшую землю или въ день преданія Христа или успенія Богочеловѣка. Но такъ какъ тотъ же писатель и другіе тексты называють воздухомъ завѣсу — хатапєтаора й γουν ὁ Άηρ, «подобную тому камню, которымъ подкативъ его, прикрылъ Іосифъ входъ въ пещеру, и который запечатала стража Пилата», то, очевидно, именемъ «воздуха» назывались въ древнѣйшую эпоху тонкія полотняныя, просвѣчивающія завѣсы, затѣмъ церъковныя изъ тончайшаго полотна, и только позднѣе это имя усвоено было

покрову 1), наибол ве видному вълитургических вобрядахъ. Въ самомъ деле, мы встрачаемъ въ описи авонскаго монастыря Ксилурга отъ 1142 г. для другихъ покрововъ: дискоса, потира или общее название хадициа-покровъ, нин то же, но въ формъ бюхохадициа и потпрохадициа. Самое символическое возношение и въяние «воздухомъ» надъ Дарами во время чтения Символа также могло подать поводъ къ этому наименованію. Но тексты, собранные Дюканжемъ, удостовъряютъ, что название воздуха для общаго покрова св. Даровъ долго счеталось условнымъ и сопровождалось словомъ: такт называемый ό λεγόμενος άτρ. Такого же происхожденія и поздивищій Апра, шапка византійскаго Деспота, упоминаемая у Кодина въ его соч. «о чинахъ» въ гл. 3-й. У новъйшихъ грековъ воздужа сталъ называться также νεφέλη по взвёстному библейскому образцу покрывающаго святыню «облака». Но, вибств съ темъ, у церковныхъ писателей этотъ покровъ называется н платоми, плащаницею чистою, которою Іоснфъ обвиль тело Інсусово для погребенія. Такъ, Симеонъ Солуньскій въ своей книгь о Храмь, гл. 64, выражается такъ: «іерей полагаеть (на трапезу) воздухъ, означающій и твердь, со звъздами, и плащаницу: нбо имъ часто объемлется тъло и кровь Інсуса, умершаго и мирами умащеннаго, почему воздухъ и называется надгробієми (ἐπιτάφιον). Что въ первое время самая плащаница имела размъры сравнетельно небольшіе, на подобіе воздуха, видно также изъ другого текста Симеона о «великомъ входъ» св. Литургіи на Пасху: ход єті жеφαλής τὸ ἰερὸν ἐπέχοντας ἔπιπλον, ὁ γυμνὸν καὶ νεκρόν εἰκονισμόν τοῦ Ἰησοῦ: Плащаница названа здесь ётітдоу — общимь именемь церковной зависы, подвёсной пелены, что то же -- «воздуха» и если ее можно было нести на головъ, то она не могла имъть современныхъ размъровъ, около сажени, и изображение Христа — было на ней, очевидно, не въ натуральный рость. Приблизительно этотъ размёръ сохраненъ въ плащанице — воздухть (такъ названа она въ русской подписи) Быстрицкаго монастыря 1601 г., вкладъ боярина Безобразова.

Что «воздухи» и «плащаницы» въ современномъ значенів этихъ названій долго не различались и употреблялись одно вмісто другого, даже и при разныхъ размібрахъ, можно пожалуй, отчасти видіть изъ текста «Чиновника Новгородскаго Софійскаго собора» 2), такъ передающаго чинъ служенія на великую Субботу: «И къ выходу... готовятъ ключари на престолів плащаницы (т. е. плащаницы и воздухи) и судари... И къ выходу бываеть

<sup>1)</sup> Незабвенный Рейске постигь и эту деталь, объясняя, почему К. Порфирородный упоминаеть τούς λευχούς ἀέρας, и почему это слово замѣнялось νεφελή = nebula, Sindon tenuis et perspicua. Jo. Reiskii Commentarii ad C. Porph. De Caer. pag. 108.

<sup>2) «</sup>Чтенія въ Имп. Общ. Ист. и Древн. Рос., 1899, книга 2, стр. 205-206.

<sup>8) «</sup>Древности. Труды Ими. Моск. Арх. Общ.», томъ XV, вып. 1, стр. 64—65.

звонъ во вся колокола и звонятъ доволно, дондеже съ плащаницами около Софън обойдутъ да и внидутъ въ церковь святитель съ освященнымъ соборомъ и съ плащаницами и съ судари и положатъ плащаницы на гробъ Господень... Посемъ идетъ святитель подъ большою плащаницею (въ современномъ значение слова) со властъми... и градскіе попы съ прочими плащаницами и съ судари... Егда же пріидутъ на Софъйской дворъ, тогда святитель постоитъ мало, и обходятъ святителя священицы едино страною напредъ съ судари и съ плащаницами и идуть за кресты въ церковь, и последе святитель з болшою плащаницею идетъ.... судари относять въ олтарь и полагаютъ на гробъ Господень плащаницы 1-е меншіе двъ, 2-е среднюю... и потомъ полагаютъ третию болшую плащаницу со властьми наверхъ, а діякони мірстіи съ рипидами станутъ съ обоихъ странъ гроба Господня и, стоя, осѣняють ими гробъ Господень.»

Наконецъ г. Щепкинъ въ своемъ изследованіи о Суздальскомъ воздух начала XV века, какъ увидимъ въ своемъ мёсте, по своимъ размерамъ также не подходящемъ къ современному понятію о «воздухе», какъ не подходять наши «плащаницы», и къ самому назначенію, приходитъ также къ заключенію, что названіе «воздуха» применялось въ старину и къ плащаницамъ. Основанія этого онъ находитъ также въ памятникахъ и перечисляеть шесть плащаницъ, названныхъ въ надписяхъ или въ описяхъ «воздухами». Онъ же указываеть, что названіе «плащаницы» усвоивалось, въ свою очередь, надгробнымъ «покровамъ» еще въ XVII веке.

Равнымъ образомъ, у Грековъ для плащаницы сначала употреблялось выраженіе: άὴρ ἐπιτάφιος, затъмъ короче: είλητον. Взамьнъ, «воздухъ» назывался corporale, т. е. погребальный савань, пелена, είλητον=corporale, въ который обычай требоваль завертывать мощи святыхъ 1). Собственно, этой весьма косвенной причине исторія искусства обязана сохраненіемъ на западъ драгоцънныхъ тканей древняго Востока, такъ какъ именно куски этихъ тканей употреблялись, обыкновенно въвидъ четыреугольнаго плата, съ каймою, для воздуховъ и покрововъ поверхъ потира и дискоса, и неръдко маленькія части мощей завернуты бывають въ куски тончайшихъ шелковыхъ тканей. Итакъ, въ средніе въка спре—corporale—Sindon alba, qua tegitur Sacrificium consecrandum. Равно и «плащаницу» = sindon — solemus corporale nominare, super calicem—iliton. Но такъ какъ название спр = «воздухъ было, съ теченіемъ времени, усвоено верхнему общему покрову, простиравшемуся поверхъ четыреугольныхъ платовъ, покрывавшихъ потиръ и дискосъ, и верхній покровъ естественно сталь длиннъе другихъ, и должень быль изготовляться изъ плотной, несгибающейся парчи, то



<sup>1)</sup> Vide Reiske, De ceremoniis, Commentarius, v. είλητὸν, corporale.

естественно одна форма «воздуха» следась съ первою формою «плащаницы»  $^{1}$ ).

Замёчательными произведеніями художественнаго шитья и памятниками этого типа на Аеонё являются три плащаницы: Хиландара, Дохіара и Діонисіата, XVI и начала XVII епковт, дающія много всякихъ аналогій съ плащаницами русскими и молдавскими того же времени. Ближайшая аналогія представляется, конечно, композицією изображаемаго на нихъ сюжета—Положенія во гробт трла I. Христа.

Эта композиція ясно отличается отъ реальной передачи евангельскаго событія, которую находимъ въ византійскихъ миніатюрахъ: Іосифъ и Никодимъ несутъ завернутое въ бълый платъ (синдонъ) тъло Інсусово ко гробу, вырытому въ виде пещеры. Въ данномъ случае нетъ гроба, и тело положено на плать, передъ темъ, какъ оно будеть въ него завернуто. Стало быть, здёсь воспроизводятся лишь приготовленія къ погребенію, по словамъ четырехъ Евангелій: Мат. 27, 59, Мар. 16, 46, Луки 23, 53 и Іоан. 19, 40: Іосифъ и Никодимъ обвили тело чистою плащаницею (по Іоанну, съ благовоніями), а при этомъ были жены, смотревшія на приготовленія. Этоть переводъ сюжета, по недосмотру, извёстенъ пока только въ поздибищихъ русских вантиминсахъ, ХУП века, а такъ какъ въ нихъ воспроизводятся западныя гравюры, то и вся эта сцена, какъ драматическая сцена плача надъ теломъ, поставлена въ зависимость отъ западнаго типа. На самомъ дълъ, эта сцена восточнаго происхожденія и заключаеть въ себъ много любопытнаго для исторіи движенія греко-восточной иконографіи въ эпоху, намъ пока мало известную, Главнымъ ея отличіемъ отъ западныхъ «плачей наль теломь Господнимь» явлается ея догматическій смысль и символическій характеръ, представляемые изображеніемъ ангеловъ по сторонамъ.

Древнъйшій, извъстный пока, примъръ этого изображенія представляется замъчательною эмалевою иконою, находящеюся во владъніи графа Григ. Сер. Строганова въ Римъ и пріобрътенной имъ въ 1892 году. Памятникъ съ того времени былъ дважды изданъ въ отличномъ снимкъ э) и удовлетворительно описанъ в), но не разобранъ научно, а будучи вещью сборною, онъ въ этомъ настоятельно нуждается. На доскъ древней разрушенной живописной иконы укръплены во-первыхъ: кайма въ видъ гладкой полосы металла съ набитыми на нее гнъздами для камней и мощей, затъмъ бордюръ внутренней иконы и четыре эмалевыя пластинки, а между нихъ и



<sup>1)</sup> См. также примъчаніе редакціи къ изслідованію А. Одобеско о Воздухи Бистричкаю монастыря ві Валахіи, въ Древностяхь: Труды Моск. Арх. Общ., IV, 1, стр. 1—2.

<sup>2)</sup> Schlumberger, G. Un tableau-reliquaire byzantin inédit du X s. Fondation Piot. 1894. Hepeneustano B's ero Mélanges d'Archéologie byzantine, I, 1895, pl. XI, p. 187—192.

<sup>8)</sup> Д. В. Айналовъ. Икона изг собранія графа Гр. С. Строганова. Археологическія Извистія, 1893, № 9—10, стр. 287—297.

по каймъ чеканныя пластинки съ изображеніями святыхъ. Эмали принадлежать XII въку, а образки, исполненные чеканомъ, къ двумъ наборамъ: XII въка и XIV стольтія. Общее хронологическое опредъленіе эмалей подтверждается тождествомъ эмалевой иконки Распятія съ мюнженскимъ окладомъ, что уже указано акад. Шлюмбергеромъ, но эпохи чеканныхъ пластинокъ устанавливаются только анализомъ ихъформъ, что мы разсчитываемъ сделать со временемъ въ своемъ месте. Въ настоящемъ случае нашъинтересъ сосредоточивается на небольшой пластинкъ перегородчатой эмали (дл. 10, шир. 3 сан.), перенесенной на доску вместе съ другими, всего скорве — съ иконою Распятія, съ креста или оклада Евангелія. Пластинка разрезана на три части. На ней эмалью изображено тело Христово, обвитое отъ груди до колънъ лиловими (пурпурными) пеленами (синдономъ) и лежащее на пышномъ одръ, въ видъ драгопънной матеріи, съ вотканными въ ней плющами, и убранной камнями въ гибздахъ. Матерія перегянута на подобіе матрапа, тремя полосами изъ цветнаго галуна. По сторонамъ тела стоять две фигуры скорбных в преклоняющихся архангеловь, держащихь рипиды, что само по себ' даеть особое значение сюжету. Но это значение определяется также надписью, которую различно истолковали ученые, описавшіе памятникъ. Надпись ясная и вполнъ сохранилась, однако не читается съ уверенностью. Такъ, акад. Шлюмбергеръ прочелъ: ХС прохестая кад σημεύζεται ΘС, но въ примъчаніи признается, что даже не нашель такого слова въ словаряхъ. Д. В. Айналовъ прочелъ: Х.... П. κοιμέζεται θεός, котя въ надписи стоитъ, какъ ясно видно даже на снимкъ у Шлюмбергера: ход, а не хог. Мы пробуемъ читать хаг μετέζεται 1): Христосъ (Богочеловъкъ) полагается (во гробъ), и «возстанеть богъ». Ясное доказательство этого чтенія ваключается, въ самомъ письмѣ надписи:

## · Kai HE3 ET AI OC:

Надъ архангелами надписаны имена ихъ сокращенно: Арх. Мих., Арх. Га(вріилъ). Итакъ, мы имъемъ здъсь, для эпохи X—XII стольтій, не реальное изображеніе сцены «Положенія во гробъ», но символическое представленіе торжества Христовой смерти, поправшей смерть человьческую, выраженное въ сакральной формъ священнаго служенія у Тъла ангеловъ съ рипидами, и традипіонной формъ пурпурнаго плата, замънившаго собою чистый платъ, погребальныя пелены и головной сударій Евангелистовъ: Мато. XXVII, 59, Луки XXIII, 53 и Іоан. XIX, 40; XX, 1. Натуралистическое дополненіе въ видъ пышнаго царскаго матерчатаго ложа 3), повиди-



<sup>1)</sup> Вм. μετήξεται: буква т ясно видна надъ μ въ сліянін, см. тотъ же снимокъ.

<sup>2)</sup> Camoe слово матраць, араб. matharras, по Peñcke, Comment. ad Const., νοκ: πιλωτά κεντουκλέϊνα = матрацы, — значить: «вышитая матерія».

мому, указываеть, что преданіе о каменной «святой доскії Господней, на ней же со креста снемше тіло Христа положища», развито, главнымь образомь, временемь господства крестоносцевь въ Іерусалимі. Но для насъ самое любопытное въ этомъ пурпурномъ синдоні, окаймленномъ золотымъ галуномъ на містії груди Господа, этотъ синдоні укращень вышитымъ на немъ золотымъ крестомъ, и стало быть представляеть собою одновременно и «воздухъ» и «плащаницу» древнійшаго типа. Ясно также, что этоть древнійшій типъ плащаницы не могь произойти, какъ думають, отъ воспроизведенія того нерукотворнаго плата, на которомъ етпечатлівлось, по преданію, тіло Христово: такого рода синдоны стали извістны впервые со временъ крестоносцевь: въ Турині и Безансоніі).

1. Характерный образчикь древныйшаго типа вышитыхъ плащаниць представляеть плащаница, датированная именемъ Андроника Палеолога (1282—1328), и сохраняющаяся въ ц. св. Климента въ Охридѣ °). И по величине своей (дл. 1,94 м., шир. 1,15), и по содержанію вышивокъ: изображенію тела Христова, съ поясными (т. е. стоящими позади высокаго ложа) фигурами двухъ ангеловъ, держащихъ рипиды, и 4 эмблемъ Евангелистовъ, мы имбемъ здесь уже законченный типъ фигурной плащаницы. Плащаница чломикоми вышита по малиновому шелку разноцийтными шелками, золотомъ и серебромъ; но фигуры на основъ золотистаго шелка, тело желтокоричневаго тона; художественныя достоинства работы значительны и заставляють желать хорошаго изданія. Особенно выд'вляется общая орнаментація всего шелковаго полога фономъ изъ крестиковъ въ кружкахъ (ср. двѣ плащаницы XV вѣка ниже), далѣе коемъ и монументальнаго ложа, подобно престолу, покрытаго драгоценною индитією, украшенною крестами же разныхъ рисунковъ и вязловымъ орнаментомъ или даже арабесками, въ видь плетней вокругь крестиковь. Посльднія любонытны обиліемь арабесокь и формъ арабо-византійскаго орнамента вообще въ произведеніяхъ христіанскаго искусства Балканскаго полуострова въ XIII-XIV векахъ. Но плащаница представляеть также фигуры благороднаго и прекраснаго рисунка,



<sup>1)</sup> Сочиненіе болонскаго епископа Альфонса Paleotto: Esplicatone del Lensuolo, ove fu involto il Signore e delle piaghe in esso impresse col suo sangue, изданное «для народнаго по-ученія» на итальянскомъ языкѣ въ Болоньѣ, въ 1538 г., съ рисункомъ чудесной плащаницы, надписанной изъ Пр. Исаін, гл. 63, 1—6, передаетъ во П главѣ исторію свящ. синдона, а въ остальныхъ объясненіе слѣдовъ ранъ Спасителя, язвъ отъ бичеванія, отъ гвоздей и пр. Эта исторія начинается только съ Готфрида Бульонскаго, и то по предположенію, что онъ долженъ былъ владѣть синдономъ. Синдонъ привезенъ въ Памбери Маргаритою Савойскою. Нѣкто Filiberto Pingonio написалъ книгу о синдонѣ, хранившемся съ того времени въ капелъв, какъ платъ 12 футь длены и 8 ширины, изъ грубаго полотна.

<sup>2)</sup> Издана и описана П. Н. Милюковымъ: «Христ. древи. зап. Македоніи», стр. 98—94, табл. 30. Вновь сията нами въ Альбомо Македонской ученой экспедиціи 1900 года, табл. 456, вийсті съ другими, подобными нашитому на ней, платами—на табл. 457—460.

ликъ Спасителя высокаго характера, хотя съ мелочными чертами. Далее, важно литургическое содержаніе всей темы: никого кромѣ служащихъ 2 ангелост Господнист, возлѣ ложа вѣтъ, а въ углахъ полога помѣщены 4 эмблемы Евангелистовъ (одной недостаетъ). Общій характеръ торжественный, сакральный. И потому нашитый сбоку на мѣстѣ эмблемы Ев. Марка платъ съ изображеніями киворія, по лѣвую его сторону священнослужителя, и надписями рѣзко разногласить отъ древней плащаницы: платъ долженъ относиться, по всей вѣроятности, къ XVI или, въ крайнемъ случаѣ XV столѣтію и представляетъ, кажется, родъ «воздуха» изъ платовъ, которые мы надѣемся разсмотрѣть въ своемъ мѣстѣ. Надпись съ именемъ Андроника находится на верхнемъ карнизѣ монументальнаго ложа Спасителя 1): μέμνησο, ποιμὴν Βουλγάρων, ἐν θυσίαις: ἄναχτος Ἁνδρονίχου Παλαιολόγου, имѣетъ сама монументальный характеръ и достаточно указываетъ на значеніе вклада.

Изображеніе тіла Христова на тройномъ складні, сохраняемомъ въ монастырі Хопи на Кавказі, относится къ XII віку, но не отличается должною ясностью: неизвістно, представленъ ли платъ или гробъ.

2. Следующій по времени памятникъ представляется плащаницею, молдовлахійскаго діла: это плащаница Букарештскаго музея, работы 1396 года, происходящая изъ монастыря Козіа въ Румыніи, шитая шелками, серебромъ и золотомъ по темнолиловому (пурпурному) атласу. Находящаяся внизу шировая декоративная полоса показываеть, что рисунокъ сцевы «Положенія во гробъ» взять съ иконы, продолговатой и узкой и не подходиль къ плащаницъ, которая должна была имъть отношеніе длины къ ширичъ, какъ 20 къ 16, т. е. служеть украшениемъ или покрышкою престола сверху (трапезофоръ) или съ передняго фаса (индитія). Извъстно, что вышиваніе дерковныхъ покрововъ долго было деломъ женскаго мастерства, которому нужно было брать рисунки въ виде прорисей. Въ настоящемъ случае мы находимъ поэтому грубую копію съ великольпнаго произведенія византійской живописи. Богоматерь обнимаеть Тело Христа, положенное на украшенномъ матрасъ, охвативъ объими руками за туловище и приподымая его къ себъ, а въ ногахъ, преклонившись, рыдаетъ Іоаннъ. Объ фигуры на заднемъ планъ и потому не нарушають глубины религіозной мысли. Именно, вдоль одра Богочеловъка стоять въ торжественной позъ служенія четыреархангела въ царственномъ орнать, держа рипиды (средніе) и фенгіи, т. е. факслы съ чашками или съ полудуніями подъ ними, какіе употреблялись въ византійских в ночных процессіях в з). Кром'є греческой надписи: єпітафіос



<sup>1)</sup> Подобно надписямъ на престолахъ, какъ видно по образцамъ въ изданія: Rohault de Fleury, Ch. La Messe, I, 1883, pl. 16, 24, 45, 46, 61 и пр.

<sup>2)</sup> Издатель плащаницы А. Одобеско, *Труды Моск. Арх. Общ.*, IV, 1, въ прим. 17, стр. 30—33, тщетно пытается объяснить себъ и читателямъ эти фенги, ему неизвъстныя

Зря́ую наверху, вокругъ по каймъ славянская надпись, отвъчающая литургическому назначенію пелены: «да умлъчить всъка плът земнаа и да стоит страхом и тренетом се бо царь царствующим и господь господствующимъ христосъ богъ нашъ приходит заклатися и дану быти въ пищу върными пръдваряют его лици ангельстии съ въсъми начялы и власти многоочитаа херувими и шестокрылатаа серафими лица накрывающа и выпиоща пъсны: свять свять свять. в лъто эца.

3—4. Двѣ великольпныя плащаницы: ез монастыри Путна въ Буковинь 1405 г., 1) вкладъ сербской царицы Евфиміи (вдовы Лазаря, павшаго на Косовъ) монахини и ея дочери Евпраксіи монахини, и другая въ монастыръ Василіанъ въ Жолквъ, 2) вкладъ молдавскаго госнодаря Іоанна Александра прозв. Добрымъ и жены его Марины 1427 г., могутъ быть разсматриваемы одновременно, такъ какъ представляютъ почти помную тождественность по рисунку и исполненію—фактъ весьма ръдкій и замѣчательный. Объ плащаницы украшены по полю звѣздами, хотя сербская раздѣлана богаче и лучше, и въ ней есть великольпная кайма изъ крестиковъ въ кругахъ. Типы Спасителя почти тождественны въ ликъ, разнятся положеніемъ рукъ, въ сербской—сложенныхъ на груди, въ молдавской у плата. Никакого ложа. Вверху 4 ангела въ небъ плачущіе и 2 служащіе съ рипидами, внизу (т. е. по правую сторону аннца) 2 съ рипидами и вновь 4 ангела, всѣ видные какъ бы въ небъ, т. е. безъ ногъ, хотя здѣсь и не можеть быть небесной сферы. Послѣднее обстоятельство свидѣтельствуетъ, что самая композиція



въ византійскихъ древностяхъ, но его подробныя описанія важны намъ, какъ свидѣтельство, что здёсь изображены украшенные фенгіями факсиы, чего нельзя различить на фотолитографическомъ снимкв, а онъ могъ видеть на оригиналь: онъ опредвляетъ верхи фенгій, какъ серебряные стебельки съ красными каемками, но истощается въ напрасныхъ усиліяхъ (тончайшими символическими литросплетеніями) объяснить, почему въ одномъ случай сдівлано четыре стебелька (пламени), а въ другомъ пять. Здёсь проходять всевозможныя цворы: и одна пасхальная свёча, двё и три епископскія, и семь даровъ св. Духа и девять орудій страстей Христовыхъ и пр. Въ концъ концовъ получается, что эти фенгіи остались единственнымъ памятникомъ славнаго князя Валахів Мирча, который, уклонившись отъ борьбы съ турками, купилъ у нихъ миръ цёною дани и потому могъ будто бы «съ правомъ показывать знаки невёрныхъ подъ христіанскими симводами». Въ итогъ авторъ самъ привнаетъ всё предположения слишкомъ смёлыми и нападаетъ на истинный путь, сближая **фенгін съ факслами классической Грецін, состоявшими изъ обмазанныхъ смолою прутьевъ,** которыя вставлялись затыть въ металлическія чашки, представлявшія съ боку въ профиль полумівсяць. Къ этой догадків автора прибавимь то, что мы уже писали о фенгіяхь въ инподром'в, изображенномъ во фрескахъ Кіевской Софін («Записки Рус. Арх. Общ., т. III, стр. 291) и то, что сказалъ остроумный Рейске о фензіяму у Константина Порфирородиаго.

<sup>1)</sup> Описываемъ по фотографін г. Іос. Главки, президента Чешской акад. наукъ, равно какъ и всё последующія плащаницы монастырей Буковины. Имея въ виду особое изданіе всёхъ этихъ драгоценныхъ памятниковъ, порученное мит Чешскою академією, откладываю подробный анализъ и снимки до этого изданія. Краткое упоминаніе многихъ плащаницъ сдёлано въ указанной ст. пок. А. Одобеско.

<sup>2)</sup> Выстава археологична Польско-Руска во Львовъ въ року 1885. Табл. ХХІХ.

плащаницы взята изъ другаго рисунка, по тому же самому два нижніе ангела преклоняются съ рипидами не къ тѣлу, но къ землѣ. Всѣ фигуры обѣихъ плащаницъ тождественны, развѣ иныя повернуты въ другую сторону. На обѣихъ греческія надписи, какъ молитвенныя, такъ и посвятительныя съ годами. На молдавской плащаница названа сищему (по неимѣнію имени для плата): OVTOC 'O ӨЕІОС КАІ ІЕРОС АМОС ГЕГОNЕМ и пр. Очевидно, обѣ молдовлахійской работы.

5. Та же торжественная символико-литургическая композиція представляется и на великольпной плащаниць, открытой нами въ 1900 году въ путешествів по Македонів, въ Солуни, въ ц. Б. М. Панагуды, которую здёсь мы только кратко опишемъ, за невозможностью сообщить рисунокъ съ этого драгоценнаго произведенія греческаго шитья. Плащаница должна быть причислена къ византійскимъ памятникамъ и не можетъ быть позже XIV віка, а многія ея частности и рисунокъ относятся къ дучшимъ временамъ византійскаго искусства, т. е. XI—XII віку. Весь плать иміть своеобразно длинную форму, потому что соединяеть собственно плащаницу-въ средней части и какъ бы два воздуха, по ея сторонамъ, съ двумя сценами Причащенія подъ обонин видами. Все это окружено общей каймою изъ кружковъсъ крестами. Всь фоны золотнаго тканья, контуры исполнены краснымъ шелкомъ, архитектурныя части серебромъ и зеленымъ щелкомъ, лицо и тело палевымъ шелкомъ, контуры тыла темнокрасные, въ одеждахъ красные, лиловые, малиновые. Шито золотомъ сплошь, очень толстымъ слоемъ, и примънены всъ способы, и косое шитье, и зигзагомъ, и ръшеткою и пр., скръпляется разноцвътными шелками. Наиболъе драгоцънно это произведеніе со стороны рисунка, небывалаго въ шить благородства и правильности; никакой утрировки и ръзкихъ движеній, и все выполнено еще въ античномъ стилъ. Будь это произведение въ живописи, мы не задумались бы отнести къ XII вѣку.

Композиція Панагудской плащаницы не вносить никакихъ реальныхъ деталей сцены «Положенія во гробъ»: тёло лежить на тонкомъ пологі, къ нему склоняются два ангела съ рипидами и два плачущіє: по угламъ 4 Эмблемы Евангелистовъ. Въ сценахъ «Причащенія» Христосъ причащаеть ап. Петра и Іоанна, за престоломъ служать по 2 ангела съ рипидами.

6. Высокое достоинство композиціи, при слабомъ исполненіи, наблюдается также въ замічательной плащаниць Хиландара XIV—XV віка и сербскаго происхожденія (таблица XLIII). Тіло Богочеловіка поконтся на мягкомъ ложі матраца, у подножія креста. Въ небі видны солнце и луна и пять летающихъ и плачущихъ ангеловъ, прекраснаго рисунка. По сторонамъ ложа (по обі стороны, съ полуприкрытыми ногами) стоятъ въ скорбномъ созерцаніи: Мать, три жены, юный Іоаннъ и 4 Евангелиста съ Еван-

геліями (Іоаннъ Б. представленъ сёдымъ, узнается по словамъ раскрытаго Евангелія: «въ началё бё Слово» и пр.); двое, раскрывъ книгу, читаютъ; по низу Херувимы и Серафимы. Крупныя надписи: «величаем те живодавче» и пр. окаймляютъ все ложе, Кромё того. на малиновомъ шелкё, который служитъ основою вышивки, видны остатки золотыхъ надписей вкладчиковъ, между которыми какъ будто читается:... и роновых и захарины и самоиловы и встах святых твоих тако руку мене гръшнаго иоан.... чьсть и славу....

7. Плащаница 1481 года въ монастыръ Сучавицкомъ представляетъ и по своей грубой работь, и по простоть рисунка и несложности сюжета, начальное произведение въ этомъ ряду вещей. Явно, женская рука сама начертила очеркъ, заботясь лишь о томъ, чтобы сохранить нёкоторую симметрію и передать хотя въ общемъ принятый иконографическій типъ. Вотъ почему всё складки здёсь только вспоминають византійскій рисунокь, но не воспроизводять его. Главнымъ укращеніемъ служить вышивка бисеромъ всехъ контуровъ. Но оригиналъ, съ котораго заимствуются фигуры, еще хорошъ и выдаеть себя въ пріемахъ: такъ Богородица поддерживаеть Сына не подъ голову, которую окружаетъ нимбъ, а подъ плечи, и нимбъ не принимается еще непроницаемымъ, какъ видимъ позже. По угламъ находятся круги съ личинами солица и луны, но они не различаются ничемъ. По ту сторону одра стоять два архангела, по надписи - Гаврінль и Миханль, и на ихъ рипидахъ изображены серафины, но эти эмблемы забыли окаймить круговыми линіями, чтобы онь могли представить рипиды. Однако, уже здесь сиденье Божіей Матери, условно изображаемое въ виде матерчатой подушки, положенной на землё рядомъ съ постланнымъ платомъ или хотя бы матрацомъ, -- какъ въ данномъ случав -- превратилось на этотъ разъ, въ силу неумъстнаго усердія, въ табуреть съ ръзными ножками. Тъло Богочеловека окружають только три жены, считая въ томъ числе и Мать: Магдалина поддерживаеть ноги, сзади стоить Марія, мать Іакова и Іосіи (судя по буквѣ М). По сю сторону одра находятся два колѣнопреклоненные ангела, и надъ ними надпись, называющая ихъ архангелами Рафачломъ м Ирунломъ (вм. Урінломъ по народному произношенію). По каймѣ на трехъ сторонахъ читается тропарь: «Благообраный Іосифъ съ дрвва сънемъ пречистое тело твое» и пр. По нижней кайме: «Іоаннъ стефанъ воевода Божіею мелостью господарь земли молдавской сътвори сый аеръ въ лёто 6989 Марта 20».

8—9. Двѣ плащаницы въ Новгородѣ извѣстны намъ по описаніямъ архим. Макарія. Одна, находящаяся въ Юрьевѣ монастырѣ, шита въ 1449 г. супругою в. к. Димитрія Юрьевича Шемяки, по голубой землѣ шелками, золотомъ и серебромъ. Надъ образомъ Умершаго четыре ангела съ рипидами, по угламъ эмблемы, и по каймѣ 24 лика Пророковъ, Апостоловъ и

святыхъ. Планцаница, названная въ надписи «воздухомъ», имбеть въ длину 2 арш. 11 вер. Вторая плащаница принадлежить собору св. Софін, шита въ 1456 году супругою в. к. Василія Васильевича и имбеть въ длину 3 арш. 4 вер. По голубому атласу вышито шелками, золотомъ и серебромъ «Положеніе во гробъ». Богоматерь обнимаеть голову Сына, вокругь шесть ангеловъ съ рипидами и четыре эмблемы, два херувима и два серафима и Магдалина. Надъ лежащимъ во гробе дампада, подъ балдахиномъ. Здёсь же находится и объясненіе избираемых для плащаниць и вибств воздуховь темъ, а именно по каймъ вышита надпись: «Да умолчит всяка плоть человъча и да стоить страхомъ и трепетомъ и ничто же земнаго всобъ да помышляеть, царь бо царствующихъ и Господь господствующимъ Христосъ Богъ нашъ происходить заклатися и датися въ сибд вбриымъ, предыдуть же сему лица ангельстви со всёми началы и властьми и мнгоочитая херувимъ и щестокрылатная срафимь лица закрывающе и вопіюще пъснь аллилуія». Въ другой надписи сказано, что «сій вздухъ зданъ бысть» в. к. Васильемъ Васильевичемъ и пр. 1)

- 10. На плащаницѣ, принадлежащей Солотичнскому монастырю въ Рязани и вышитой въ 1512 году при «великомъ царѣ Василіи Ивановичѣ», сохранились <sup>2</sup>) только изображенія «Страстей Господнихъ», а средина, шитая по красному атласу и оподолье, на голубой камкѣ, пропали виѣстѣ съ истлѣвшими атласомъ и камкою.
- 11. Большая плащаница, шитая по алому атласу, 1480 года, въ Борисполь, Полтавской губ. В), была некогда замечательнымъ образцомъ живописнаго украшенія тканей, но въ настоящее время, какъ изображенія ея: «Снятіе со Креста», «Положеніе во гробъ», «Сошествіе во адъ» и ряды стоящихъ по верхнему и нижнему краю святыхъ, такъ и самая надпись отъ имени княжки Елены, соорудившей плащаницу на память кпязя Миханла Андреевича въ храмъ или монастырь Архистратига Миханла, все столь поновлено, что требуется предварительное изследованіе оригинала, прежде чёмъ можно было бы судить о характерь замичательнаго, но искаженнаго реставрацією памятника.
- 12. Плащаница 1490 года, сохраняющаяся въ монастырѣ Сучавицкомъ въ Молдавін, заключаєть въ своемъ рисункѣ гораздо болѣе историческихъ подробностей: не даромъ въ надписи надъ тѣломъ значится: ὁ ἐνταφιασμός. Христосъ въ препоясаніи, лежить на пурпурной плащаницѣ, уже имѣющей условную форму церковнаго покрова, а не плата бѣлаго и большого, для



<sup>1)</sup> Арх. Макарія «Арх. описаніе церковныхъ древностей въ Новгородів», 1860, т. Ії, стр. 299—300.

<sup>2)</sup> Пискарева. «Рязанскія надписи». Зап. Рус. Арх. Общ., т. VIII, стр. 274.

<sup>3)</sup> Труды восьмаго Арх. съпъда въ Москвъ, 1897, IV, табя. 38.

обвитія тела. Слегка приподымая голову об'єнми руками, Мать обнимаєть Сына. За нею женская фигура, съ распущенными волосами, и воздѣвая руки---очевидно, Марія Магдалина. Сзади плащаницы и прикрытый ею до половины, какъ если бы это быль гробъ, Іоаннъ Богословъ юный, плача, береть за руку Христа, собираясь ее лобызать. Въ ногахъ стоятъ плачущіе Іосифъ и Никодимъ и двъ жены. По объ стороны плащаницы по четыре ангела крайніе съ рипидами, два верхніе изображены въ неб'є погрудь, а два нижніе на кольняхъ плача и преклонившись. Повидимому, вышивальщикъ набраль фигуры ангеловъ съразныхъ иконъ, опять потому, что не виблъ готоваго перевода сюжета. Славянская надпись называетъ вкладчика іоанна Стефана воеводу сына Богдана и господарту его Марію, которые сотворили сей «аеръ въ монастырь Путнійскій, въ храмъ Успенія Б. Матери въ 6998 году». По угламъ плащаницы вышиты четыре эмблемы Евангелистовъ, очевидное заимствование съ воздухомъ, и на огибающихъ коймахъ надинсано по гречески: «поюще, вопіюще» и пр. Рисунокъ фигуръ сохраняеть всё особенности и общій характерь византійскаго стиля, что чувствуется очень ясно при сравненій съ последующими вышивками; но такъ какъ рисунокъ здёсь, повидимому, увеличенъ противъ оригинала, получилась известная свобода, и вещь производить впечатленіе, подобное раннимъ итальянскимъ иконамъ.

13. Именно плащаница Сучавицкаго монастыря 1519 года даетъ отличный образець того паденія, которое было неизбіжно въ славянскихъ странамъ для искусства при отръщении отъ византійскаго руководства. Композиція почти та же: тело Христа уже положено на одръ, Мать поддерживаеть еще голову, какъ бы желая дольше продлеть свое желаніе, и Іосноъ еще приподымаеть покровенными руками ноги Его, три жены плачуть сзади, и Магдалена между неми узнается по взмахнутымъ рукамъ. Іоаннъ лобызаеть руки, и Некодемъ припадаеть къ пологу. Поверху летять четыре плачущіс ангела, а внязу стоять четыре же ангела, но преклоненные и держа двое рипиды, а прочіе: кресть и трость съ губою. Но посреди ангеловъ стоить чаша на подножін и въчашь четыре гвоздя: символическій придатокъ, имъющій значеніе по связи плащаницы съ воздухомъ. По угламъ тв же эмблены Евангелистовъ, но съ надписаніемъ именъ: Евангелисть Матеей и т. д. По каймъ идеть надпись, которой форма посиъ повторяется: «изволеніемъ Отца и съпоспътеніемъ Сына и съвършеніемъ Святаго Духа изволи рабъ Божій Гавриль Вистерпикъ (главныя казначей) Тотрушанъ еже онъ желаніемъ възжельніе любве Христовь страсти рачитель потъщательно сътвори сый веръ и даде его въ молбу себв и своей съжительници и чадъ его въ монастиръ от вороган идеже есть храмъ святаго славнаго великомученика и побъдоносца Георгіа въ лето 7024 месяца Августа 25.

- 14. Ближайшимъ произведеніемъ молдавскаго шитья въ нашихъ снимкахъ является плащаница Діонисіата 1545 года (табл. XLI), вкладъ воеводы князя Петра Равеша. Она исполнена на томъ же красномъ шелку, видимомъ на техъ местахъ ликовъ: Христа, ангеловъ и пр., где шитье расползлось и выпало, обнаживъ исподъ. Шито серебромъ, золотомъ, шелками: алымъ, коричневымъ, бълымъ, зеленымъ, тоже по основъ желто-золотистаго шелка. Такъ, хитонъ Богоматери шетъ зеленымъ и желтымъ шелкомъ, а контуры лиловые; фелонь золотая. Одежды ангеловъ золотыя, контуры шиты зеленымъ шелкомъ. Волосы сделаны оливковымъ тономъ по золотому полю желтаго шелка, который образуеть рисуновъ кудрей. Контуры волосъ также красные. Контуры чертъ лица темнозеленые. Вокругъ надпись: «благочестивыи христолюбивии іоанъ петръ воевода божіею милостію господинъ въсеон моддовлахискои земли оже благо произволихъ воспоминаниемъ благимъ произволениемъ и сътворихъ и украсихъ съи аеръ въ имъ га бога и спаса нашего інсуса христа и дадохъ его въмо... вамъ въ новосъзданное нашен монастири же въ святьи горь аоось и глаголеми диониснае ідеже храмъ святого пророка предтечя и крестителе іоана за здравие и въ за душе спасепіе въ ми родителевъ свами... жи.. свами елена и чадо г иван даниил... щу и стефану и константину воевода петра господарева и кибгыни мироксанды и съвърши влето ЗНГ ге 15». Композиція священной сцены представляеть наибольшій интересь въ нашемъ предметь, такъ какъ его формы отличаются почти детскою грубостью: это наиболее заметно въ ликахъ, узкихъ и длинныхъ носахъ и едва прорезанныхъ губахъ, штриховке волось у всёхъ пожилыхъ людей и раздёлкё кружочками у молодыхъ и у ангеловъ. Этому характеру копін отвінають спутанныя складки и грубыя ошибки въ одеждахъ, напр. въ мафоріи Богоматери, не имѣющемъ продолженія на кольнахъ. Все поле между фигуръ по агласу вышито звіздами и кадочками съ подымающимися изъ нихъ стебельками, на которыхъ расположены закручивающіеся усики. Напротивъ того, композиція сюжета относится къ дучшимъ и древитимъ образчикамъ соединенія символическаго типа съ драматической сценою. Мы находимъ здёсь большую фигуру Матери, группу трехъ скорбящихъ женъ слъва и двухъ справа, трехъ апостоловъ у ногъ распростертаго и слетающихъ четырехъ ангеловъ. Но подъ плащаницею представлены четыре ангела, литургисающіе вокругь чаши, наполненной виномъ, съ четырьмя орудіями страстей (на этоть разъ непонятными палочками) и двумя кувшинами по сторонамъ чаши.
- 15. Въ ризнице архісрейскаго дома въ Ярославле хранилась и ныне перенесена въ ризницу Спасо-Преображенскаго монастыря въ Ярославле же замечательная (табл. XLIV) плащаница 1539 года, шитая по толстому холсту шелками, золотомъ и серебромъ. По красоте рисунка и шитъя эта

вещь можеть считаться въ числе пяти — шести лучшихъ и редчайшихъ вышивокъ. По тремъ сторонамъ вышита вязью надпись тропаря, на четвертой посвятительная: «льта 7047 совершень воздухь сей пречистыя обители честнаго ея (образа) одигитріи и при благовърномъ князь ивань васильевичь всея россіи повельніемъ игуменьи осогны и старицы елены и келаря ософанін а шела старица анна тушина». Размітрь плащаницы:—2 метра, 8 сант. и 1,35 сант., что всего ясибе опредбляетъ плащаницу, не воздухъ и не пелену. Но композиція сюжета и вдёсь можеть считаться неудачною и случайною, съ тъмъ же характеромъ набора фигуръ. Тъло, положенное на плать, оплакивають: Мать, держа Сына за голову, и Іоаннь, поддерживающій покровенными руками ноги. За ложемъ видна арочка киворія, на двухъ колонкахъ, съ подвѣшенною большою лампою, арабскаго типа, означающею здёсь ночное время, надъ ложемъ написано: «рыданіе надгробное». Но болье ничего исторического сюжеть не даеть. Взамыть того, символическій смысль усилень. По угламь эмблемы какъ бы стремятся къ Тълу Христа. Два ангела слетаютъ плача, и надъ ними написаны имена архангеловъ Гаврінла и Миханла. Въ небъ видны круги солнца и луны. Четыре ангела окружають одръ, держа рипиды съ изображеніями Серафимовъ и трисвятымъ славословіемъ. По сю сторону плата еще два ангела и тоже съ рипидами, но преклоненные, по сторонамъ плата, лежащаго свернутымъ и предназначеннаго для обвитія Тела. Весь фонъ уселнь звездами, какъ на плашанипахъ моллавскихъ.

16. Драгоцівная плащаница (табл. XLV), хранящаяся въ ризниців Смоленскаго собора, вкладъ князя Владиміра Андреевича отъ 1561 года, принадлежить къ числу наиболіве замічательных русских памятниковъ. Изданіе
этого предмета заслуживало бы воспроизведенія въ краскахъ. Шитье выполнено по великоліпной итальянской шелковой ткани XV столітія разноцвітными шелками, золотомъ и серебромъ и украшено камнями въ тіхъ містахъ,
гдів камни въ гніздахъ пришиваются къ одеждамъ. Тончайшіе разводы въ
нимбахъ подражають сканнымъ, а ніжоторыя одежды воспроизводять богатые и необычайно мелкіе узоры дорогихъ тканей XIV и XV столітій. Мысль
чрезвычайно счастливая, но рідко выполняемая въ шитьї. Очевидно, выполненіе плащаницы было поручено княжеской мастерской, и она исполнила на
славу. Мы не знаемъ приміра подобнаго мастерской, и она исполнила на
славу. Мы не знаемъ приміра подобнаго мастерской, данный лучшимъ иконописцемъ царской мастерской 1). Композиція, прежде всего, носить чисто
историческій характеръ: это только «Положеніе во гробъ», какъ оно и наз-



<sup>1)</sup> Примітры «світличных знаменных діль» для XVII віка приведены въ «Матеріалях», доп. жъ соч. «Домашній быть русских цариць въ XVI и XVII в.», И. Е. Забівлина, 156—161, и разсмотріны въ самомъ соч. стр. 658 сл.

вано въ надписи. Тъло Господа нашего положено на матрацъ, и плащаница для обвитія его лежить сбоку, а надъргимь платомь стоять уже два ангела, какъ бы освияя его рипидами. Только Мать еще поддерживаетъ голову Сына, любовно обнимая ее руками и вовсе не плача, ибо и мертвый сынъ еще живъ для ея любви и ея «плача». Сзади нея стоить и рветь себъ водосы, неподвижно глядя на умершаго, Марія Магдалена. Другая жена стонетъ, сжимая себъ голову, у одра. Іоаниъ, какъ бы не ситя взять руку, низко наклонился, чтобы лобызать ее. Вследъ за нимъ преклонились Никодимъ и Іосифъ, и последній старецъ, преисполненный глубокаго умиленія, сложиль руки, какъ подходящій къ причастію. Позади видны два ангела, стоящіе съ рипидами, но не скорбные. Въ небесномъ сводъ къ кругу спускается Духъ въ видъ голубиномъ, и видны солнце и луна. По угламъ четыре эмблемы. Если возможно, еще тоньше раздълана кайма, украшенная тридцатью тремя и тридцатью четырымя изображеніями апостоловъ, пророковъ и святыхъ въ кругахъ, образуемыхъ разводами лозы виноградной и отдъляемых в орнаментальными (непонятыми) свъщниками. Средними изображеніями вверху является Богь Саваоов и Успеніе Богоматери внизу.

По сторонамъ Бога Отца, кругъ котораго заключенъ въ звѣзду, изображены пророки: царь Давидъ и «премудрый» царь Соломонъ, Моисей (по образу—Павелъ) и Исаія, Илія и Іеремія и молодые Даніилъ и Аввакумъ. Всѣ представлены въ молитвенномъ обращеніи. Успеніе изображено съ обычными подробностями: Авонією и ангеломъ, а по сторонамъ Христа два первыхъ епископа. По обѣ стороны этой сцены размѣщены въ кругахъ апостолы, а два евангелиста вверху. По правой и лѣвой коймахъ помѣщены святые, при чемъ стороны соотвѣтствуютъ одна другой, а именно: Іаковъ «братъ Божій» и Лазоръ «другъ Божій», Василій Великій и Аверкій «Іерапольскій», Іоаннъ Златоустъ и Григорій Богословъ, Николай Чудотворець и Григорій «Папа Стараго Рима», наконецъ Петръ и Алексѣй, московскіе чудотворцы.

Но, независимо отъ общаго изящества этого произведенія, должно остановить вниманіе и на типахъ, ихъ высокой красоть и характерности: шитье соперничаеть съ первостепенными работами современныхъ иконописцевъ. Необычайная мелочность и тщательность всъхъ деталей пе мъщаетъ изяществу рисунка и выдержкъ основнаго благодушія, разлитаго въ выраженіи лицъ, въ мягкихъ движеніяхъ.

Главнымъ недостаткомъ этого иконописнаго пошиба является необыкновенная мелкота чертъ лица: носа, глазъ и особенно губъ на округломъ лицѣ: округлое лицо явилось, взамѣнъ продолговатаго греческаго, послѣдствіемъ вліянія окружающей дѣйствительности, мелкія же черты—условность преувеличенной манеры, заступившей мѣсто стиля, слишкомъ древняго и все болье и болье утрируемаго. Это не мышаеть, однако, старческимы лицамы, съ ихъ густыми волосами и бородами, достигать высшей вы иконописи красоты, но портить свыжія и молодыя лица. Поэтому здысь особенно удались лица пророковы Исаіи, Иліи, апостола Андрея, святыхы Іакова и Лазаря (оба представлены сыдыми), папа Григорій, Петры и Алексый. Здысь не мысто подробно описывать всё достоинства тонкаго шитья, по, ради рыдкости, должно отмытить, что даже почти всё рисунки скапи, укращающей пимбы, оказываются разными, что всё одежды святыхы вышиты орнаментально, и даже оклады Евангелій раздыланы подобіємы цвытныхы и золотныхы парчей.

Наконецъ, замѣчательность памятника этимъ не ограничивается, такъ какъ плащаница эта составляетъ историческій памятникъ о лицъ, пресловутой памяти въ русской исторіи. Именно въдвухъуглахъ плата представлены Владиміръ «великій князь кіевскій и всея росии» и преподобная Евфросинія. Это святые вкладчиковь, а надпись отъ ихъ имени съ годомъ (т. наз. аптописець) съ правой стороны въ ногахъ Спасителя гласить следующее: «Святыя и прывоживоначальныя Троици и пречистые его матери честнаго и славнаго ея Успенія въльто 7069 (1561) при благочестивом царъ и великомъ князъ иване васильевичь всея России и при освященым макарии митрополите данъ бысть сей воздухъ въ церковь ссборную пречистые Богородици Успеція благовърным князем Владиміром Андревичем и благовърною матерью его княжа Андръевою Иванович кивгинею Евфросиніею и честно поклоненіе всему православному крестьянству и по моей смерти и княгыни ефросиние во въчное поменовение во въкъ». Историкъ Соловьевъ разсказываеть, что этоть удёльный князь, во время болёзни Іоапна, не замедлиль выставить свои права на престоль по смерти Іоанна, помимо племянника Димитрія, въ 1553 году; онъ было отрекся ціловать кресть и дать присягу на записи служить Димитрію. Но его насильно заставили присягнуть, и оть матери его требовали, чтобы и она привъсила свою печать къ крестоприводной записи, «и много она бранныхъ ръчей говорила». Въ 1554 году царь взяль съ того же своего двоюроднаго брата вторую запись держать родившагося царевича Ивана вибсто царя въ случав смерти последняго. Владиміръ должень быль обязательно: «жить ине въ Москве на своемъ дворъ... Если мать моя княгиня Евфросинья станетъ подучать меня противъ сына твоего царевича или противъ его матери, то мић матери не слушать, а пересказать ея рычи сыну твоему»... и пр. Въ томъ же году Владиміръ обязался третьею записью ограничить свой дворъ въ Москвъ. Въ 1563 году умеръ митрополитъ Макарій и въ томъ же году дарь положиль гибвъ свой на княгиню Евфросинію и сына ея, много было сысковъ, и царь передъ владыками извъстиль имъ ихъ неправды. Тогда же княгиня

18

постриглась, но Владиміръ перенесъ бѣду и прожить до 1569 года, когда князь быль умерщвленъ озвѣрѣвшимъ Иваномъ, вмѣстѣ съ дѣтьми. Князь Владиміръ оставилъ по себѣ добрую память и своею давнею и тѣсною дружбою съ знаменитымъ Сильвестромъ. Эта справка о памяти героя Казани, изъ русской исторіи, должна быть возобновлена въ русской археологіи, такъ какъ послѣдняя обязана князю лучшимъ памятникомъ русскаго шитья. Очевидно, плащаница была вкладомъ въ Московскій Успенскій соборъ, когда князь и княгиня особенно могли ожидать себѣ смерти, и въ церемоніальныхъ словахъ падписи слышится на этотъ разъ правда; самая плащаница раздѣлила судьбу князя и какъ бы подверглась опалѣ, будучи перевезена въ Смоленскъ.

17. Мы предпочитаемъ относить не къ XI, но къ XVI въку грузинскую плащаницу, сохраняющуюся въ ц. Покрова въ Левшинъ, въ Москвъ и недавно изданную 1), какъ памятникъ грузинской древности. На каймъ (голубой, шелковой) плата вышита (серебромъ) надпись: «Христе Боже, Распятія, Гроба и Воскресенія Твоею благодатью помилуй и спаси отъ всякаго лукаваго душу благословеннаго патрона царя царей Баграта и супругу его царицу Елену и дътей ихъ. Аминъ». Что вкладчикомъ былъ не Багратъ, царь Грузіи (1027—79) и жена его Елена, дочь виз. имп. Романа Аргира, а Багратъ, царь Имеретинскій († 1508) и Елена, жена его, доказывается вполнъ нами подобранною серіею плащаницъ. Не проводя сравненія вновь по пунктамъ, ограничимся ихъ указаніемъ.

Христосъ положенъ на платѣ, вышитомъ звѣздами, на нимбѣ его буквы с сом. Въ головахъ стоитъ Мать, въ ногахъ Іоаннъ, оба въ голубыхъ хитонахъ и малиновыхъ гиматіяхъ. По обѣ стороны изголовья два колѣнопреклоненные ангела съ рипидами и два серафима. По сторонамъ одра стоятъ вверху (т. е. справа) Іосифъ и Никодимъ, а внизу двѣ пары много очитыхъ херувимовъ въ видѣ окрыленныхъ колесъ. По угламъ символы Евангелистовъ. Поле плата темнолиловое, усѣяно звѣздами. Крестъ (по типу XVI в.) съ солнцемъ и луною, пришелся сбоку.

Плащаница шита золотомъ, серебромъ и шелками, при чемъ лики, руки и ноги сделаны шелкомъ палеваго, телеснаго цвета. Рисунокъ слабъ, или даже грубъ и уродливъ, композиція пеуклюжа и только въ общихъ чертахъ вспоминаетъ византійскіе оригиналы.

18. Подобная по богатству исполненія и по сложности сюжета, но уже не по художественнымъ достоинствамъ, плащаница находится въ Буковинъ въ монастыръ Путна, вкладъ 1592 года. По краямъ плата устроено три каймы: двъ орнаментальныя, третья, занятая надписью, съ гербомъ Молда-



<sup>1)</sup> Древности. Труды Имп. Моск. Арх. Общ., т. XVI, 1900, стр. 146—148, табл. XXX.

вій, въ видь бычьей головы. Надинсь гласить: «Извлеченіем Отца и същоспешение сына съвръшение святаго духа раб божин Іоан Ереміе Могила воевода Божіею милостію господар земли Молдавской и мати его Марія и господарша его Елисаветь сътворища съ божественны аеръ ради спасеніа их душевнаго и здравіа телеснаго и ради здравіа превъзлюбленциих чядъ своих Іоапа Константина воеод и госпожи Ирини и Маріи и Катерини и даде его въ новъ създанъм их монастири Сучавица идеже есть храм Въскресение Господа Бога нашего и Спаса Нашего Інсуса Христа при Архиепископъ Кир Георгие Могила митрополита Сучавскаго в лъто 7100 господарства (?) его» (непонятно). По четыремъ угламъ плата въ окаймленныхъ отръзкахъ неба летящія эмблемы: орель, телець, левь и апгель несуть Евангелія, но представлены, въ отличіе отъ прочихъ случаевъ, движущимися впередъ передъ собою, а не внизъ, въ прекрасномъ и покойномъ движеніи, накъ бы плывущими въ небъ. На бордюрахъ падписи; абочта, вошчта, жехрачочта, не бечочта. Самое изображение сцены Положения во гробъ скопировано съ древняго и несомивно лучшаго изъ всъхъ памъ извъстныхъ оригинала, принадлежащаго XIV или XV въку. Последняя дата предпочтительнье, потому что на это поздпытшее время указывають многія особецности рисунка: руки и ноги необыкновенно малы или и вовсе не изображаются, собственно византійских в складок в уже н'ыть, а есть только византійскій абрись драпированной фигуры, и прежнее дробленіе поверхности одежды или шраффированіе одеждъ уже забыто. Въ типахъ появилась определенная тенденція къ миловидности, чёмъ уничтожается византійская характерность. Наконецъ особаго рода щегодеватал и показная симметрія въ расположении и вычурная мягкость въ жестахъ относятся къ концу XV стольтія, когда появились работы критской иконописной школы.

Переходя къ сюжету изображенія, мы находимъ во главѣ его большой крестъ, водруженный сзади одра, съ двумя перекладинами, копісмъ и тростію и терновымъ вѣнцомъ, на самомъ крестѣ. По сторонамъ креста два колѣпопреклоненные ангела осѣняютъ его рипидами (стоя на землѣ), а подъ рукавами креста четыре ангела, носящіеся въ воздухѣ, скорбятъ объ уснувшемъ. Въ головахъ Христа, обвивая его голову и шею, сидитъ на табуретѣ Богоматерь. Руку лобызаетъ, преклопившись и нѣжно приподнявъ одинъ перстъ, Іоаннъ. Въ ногахъ стоятъ Іосифъ и Никодимъ, оба черноволосые, и по концамъ по обѣ стороны двѣ жены, изъ нихъ одна воздѣвтая руки—Магдалина. Ниже одра два архангела и два ангела, первые съ рипидами, совершаютъ поклоненіе Тѣлу. Все поле усыпано звѣздами. Надъ одромъ надпись ὁ ἐνταφηασμός (sic), надъ крестомъ Щ С = царъ славы и опибочно IV XC.

19. Въ обители Дохіара (табл. XLII) им'вется прекрасная плащаница

обычныхъ равибровъ. т. е. около двухъ метровъ, исполненная по малиновому атласу, шелками, золотомъ и серебромъ. Цвъта, здъсь употребленные: св'тложелтый, св'тлокоричневый, голубой, бирюзовый, зеленый и красный, относятся уже къ позднейшей гамме и не чужды пестроты, какъ и самый рисунокъ. Бросается въ глаза несоразмърная узкость каймы съ надписью, а затымъ пескладное расположение погрудныхъ изображений на бордюры, положенныхъ бокомъ, для того чтобы умъстить на каждой каймъ по десяти пророковъ, и на боковыхъ по пяти. Такинъ образомъ, между пророками появились апостолы Пстръ и Павелъ. Пророки размъщены въ такомъ порядкъ: слъва въ верхнемъ углу Монсей, и отъ него по верхней каймъ Соломенъ, а по нижней соответствують: Ааронъ и Давидъ. Весь верхній рядъ имъетъ на головъ шаночку Данінла, а прочіе ряды цъть. Въ отличіе отъ обычныхъ изображеній, пророки представлены въ изогнутыхъ позахъ, смотря паверхъ, что показываетъ, что фигуры взяты изъ купольныхъ рисунковъ, тогда какъ нижній рядъ представляеть пророковъ глядящихъ внизъ, что, повидимому, показалось наиболье подходящимъ, чтобы обратить взоры ихъ на центральное действіе. Въ число пророковъ приняты Предтеча и Іаковъ, затыть изображены дважды: Захарія (старый и молодой) и Исаія. Все это сдёлано для заполненія міста и указываеть крайнюю безпомощность мастерицъ, трудившихся надъ подборомъ фигуръ. Та же нескладица оказывается и въ главной сценъ. Такъ по угламъ представлены здъсь эмблемы, но надъ крыдатымъ львомъ написано ЛК вийсто МРК. Другія грубыя ошибки въ греческихъ падписяхъ указываютъ какъ будто на славянина мастера. Композиція передана съ крайнею безпорядочностью. Вверху не два и пе четыре ангела, по три и вст на разныхъ уровняхъ. Одинъ слетаетъ изъ угла и утираеть слезы несомымъ платомъ. Другой, въ воздухъ преклоняя кольна, несеть чашу съ воткнутыми въ нее копіемъ, крестомъ и тростію съ губкою. Третій почему то держить плать, раскинутый на рукахь, но изображень безь ногь, т. е. въ воздухѣ надъ Тѣломъ. Наконецъ четвертый держитъ репиду, но смотретъ вверхъ на небо. Получается нескладная смъсь фигуръ и далье: Божія Матерь поддерживаеть уже не голову а нимбъ Сына; фигура Христа сделана несоразитрно большою, а вст прочія слишкомъ маленькими относительно нея. Здесь не две и не три жены, а пять: три обозпачены апокрифически именами Маріи и Мароы, очевидно, сестеръ Лазаря, друга Христова, а третья именемъ Саломен, если догадываться по буквамъ СЛа. Надъ Госифомъ и Никодимомъ надписи помъщены обратно. Ниже одра нзображены (какъ бы тутъ было воздушное пространство) Херувимы и многоочитые Серафимы и опить два ангела, одинъ на коленахъ, другой какъ бы въ воздухѣ, т. е. изображенъ до колънъ. Въ концѣ концовъ, въ погахъ Христа помъщенъ ангелъ съ рипидою и кадиломъ, случай пока безпримърный въ этой сцент. Надъ двумя ангелами большихъ размтеровъ читаются начальныя буквы именъ архапгеловъ Гавріила и Михаила, патроновъ обители Дохіарской, сотворившихъ для нея чудо обрътенія сокровища, на которое и былъ построенъ современный храмъ. Надпись έχ μονῆς ὑπάρχει Δοχειαρίου, какъ она ни необычна, указываетъ на заказъ обители, а внизу выставленъ годъ: ἔτει 7113, т. е. 1605. Между тъмъ Одобеско 1) говоритъ о двухъ плащаницахъ въ Дохіарт отъ 1609 и 1611 года, послъдняя—вкладъ іеромонаха Калликста. Описаніе первой показываетъ, что разумтется плащаница 1605 года, а второй мы не нашли въ монастырт возъ



95. Плащаница Владимірскаго Успенскаго женскаго Княгинина монастыря.

можно, что и наша плащаница заказана темъ же іеромонахомъ, а следовательно, сделана где либо поблизости Авона, т. е. на Балканскомъ нолуострове, или въ той же Молдавіи, которой господари съ XVI столетія были ктиторами.

Сходство второй плащаницы явствуетъ изъ описанія Одобеско: также сложность композиціи, тѣ же многочисленныя фигуры, тотъ же архангелъ съ кадиломъ, четыре серафима и четыре престола, тѣ же пророки. Но эта плащаница меньше размѣрами, какъ и еще подобная въ авонскомъ мона-

<sup>1)</sup> Въ статъв: «Воздухъ Тихвинскаго монастыря». «Древности». Труды Моск. Арх. Общ., т. IV, вып. 1, 1874, стр. 24, прим. 9.

стырѣ Павла, въ которомъ, послѣ Сербовъ, ктиторами были тоже молдавскіе господари; и третья въ монастырѣ Ставроникитскомъ, обѣ, вѣроятно, конца XVI или начала XVII вѣка.

- 20. Къ тому же разряду должна быть отнесена плащаница средины XVII вѣка, сохраняющаяся въ Владинірскомъ Успенскомъ женскомъ Княгининѣ монастырѣ, сълюбопытными угловыми изображеніями святителей и вполиѣ обычною композицією (рис. 95) самаго положенія во гробъ, какъ оно установилось въ концѣ XVI вѣка.
- 21. Замічательная плащаница (рис. 96), вкладъ княгини Пожарской въ монастырь Спасо-Евфиміевскій въ Суздали, заслуживаетъ вполнѣ нашего вниманія. Художественныя формы здёсь более чемъ слабы, вмёсто складокъ и драпировокъ здёсь какія то богато расшитыя или пестро тканыя подушки, черты лица и строеніе фигуръ неправильныя, непропорціопальпость полная, и только вышивка надписей можеть похвалиться красотою и правильностью, но все это весьма естественно въ монастырскомъ шитът, а достоянства его, которыя мы пе можемъ ни оценить, ни разбирать здесь подробно, по всей віроятности, очень высоки. Вышитый плать окаймлень полосою итальянского старинного шелка, густо заткапного листвою. Бордюръ плащаницы украшенъ крупною надписью изъ обычнаго, въ этомъ родъ покрововъ, песнопенія. Въ ногахъ Христа мелкая, но прекраснаго исполнеиія, надинсь: «Лета 7152 Марта въ 22 дала син покровъ въдомъ Боголеннаго Преображенія и великаго чюдотворца Евъфимія болярина князь Димитрісва жена Михайловича кнегиня Өеодора Ондрѣевна по муже своем и по своеи души».

По угламъ представлены серафимы. Въ полукружій неба видны солице и луна; Духъ Святой въ кругу писходить въ лучахъ на Усопшаго. Тѣло положено на богатомъ матрацѣ, Его голову поддерживаетъ Мать, любовно прижимаясь къ нему головой; она сидитъ на пышномъ тропѣ, сзади нея двѣ жены. По другую сторону три фигуры: Іоаппъ, Іосифъ и Никодимъ, но въ надписяхъ эти послѣдніе смѣшаны, алименно надъ черноватымъ мужемъ написано имя «Іосифъ», тогда какъ Іосифъ есть сѣдая фигура, стоящая съ краю въ ногахъ Христа. Внизу два ангела въ соотвѣтствій съ двумя другими, стоящими надъ тѣломъ, держатъ также рипиды, но наклопяются уже не надъ тѣломъ, а надъ лежащимъ платомъ.

22. Между вышеуказанными схематическими плащаницами следуеть упомянуть о дорогой, шитой шелками и украшенной камиями плащанице, вкладъ боярина Троекурова въ ризнице Ярославскаго архіерейскаго дома отъ 1674 года. Кром'в прекрасныхъ вышивокъ песнопенія: во гроб'є плотски и пр., подъ гробомъ мелкимъ швомъ вышито: «7182 Сент. 20 день приложилъ сей воздухъ бояринъ Борисъ Ивановичъ Троекуровъ по жене своей

блаженной памяти боярыни Агриппины и по сып'т своемъ кн. Димитріт въ втаный поминокъ въ Ярославль въ Спасовъ монастырь къ церкви Св. Боголеннаго Преображенія Господа Бога нашего Інсуса Христа и св. благов тр-



96. Плащавица, вкладъ кн. Пожарской въ Спасо-Евфиміевъ монастырь въ Суздалъ.

наго кн. Өеодора Смоленскаго и Ярославскаго и чадъ его Давида и Константина. Надъ Усопшимъ херувимъ (надпись: «Херувимъ», по изображенъ

шестикрылатый серафимъ) два ангела съ четырымя рипидами и внизу платъ.

23. Плащаница Путивльского Печерского монастыря 1), вкладъ туда же окольничаго Михаила Семеновича Волынскаго, 1666 года, шитая шелками, серебромъ и золотомъ, съ зеленою атласною каймою, надписи которой шиты золотомъ, отличается большою грубостью исполненія и съ технической стороны только издалека напоминаетъ молдовлахійскія плащаницы. Одежды почти лишены всякихъ складокъ, нередко представляютъ сплошной кусокъ одного цвета на фигуре, или драпировки начерчены поверхъ тонкими нитями, безъ всякаго смысла, по дътски. Крайняя грубость въ движеніяхъ въ уродливой потугь на экспрессію и всь ть свойства безобразныхъ преувеличеній, въ которыя впадаетъ мастерство, когда оно руководится только богатствомъ матеріала, не художественностью формы. Въ такихъ ремеслеиныхъ произведеніяхъ, какъ эта плащаница, нельзя въ серьезъ принимать и иконографическую сторону изображенія. Посреди картины въ небѣ виденъ Саваооъ (не съдой), въ клубящихся облакахъ, отъ Него сходить на Христа Духъ Святой. Подъ Саваовомъ кресть, съ копіемъ, тростію, вѣнцомъ и лѣстницею, только что употребленною для снятія со Креста, -- смѣшеніе символики и реальности. Тело Господа Іоснов и Марія кладуть на матраць, руки Его сложены на --- крестъ и приподняты къ головъ. Жены рвутъ на себ'в волосы, Іоаннъ и Никодимъ скорбно преклонены, Архангелы Гаврінлъ и Михаиль держать по паръ орнаментальныхъ рипидъ.

24. Прекрасцая плащаница Троицко-Калязина монастыря, Тверской епархін, относящаяся къ срединѣ XVII вѣка, еще пользуется, сравнительно, хорошим оригиналами въ рисункѣ, весьма близкомъ къ лучшимъ образцамъ плащаницъ XVI вѣка, и высокаго техническаго исполненія, по атласу свѣтлокоричневаго цвѣта съ богатою раздѣлкою ткапей на одеждахъ, котя тоже въ кускахъ и безъ драпировокъ. Композиція почти та же, что и въ предыдущемъ платѣ, но руки Христа сложены на препоясаніи чреслъ Его.

Насколько установился загімъ во второй половині XVII віка шаблонный рисунокъ плащаницъ, можно легко убідиться, сличая греческія, русскія и молдовлахійскія плащаницы, еще наполняющія ризницы обителей: главнымъ признакомъ поздняго времени служитъ небрежность исполненія, отсутствіе складокъ, однообразіе рішетчатой золотой парчи, изображающей одежду фигуры, наконецъ дурныя свойства золотой и серебряной нитки, высыпаніе первой, чернота второй, и всего чаще заміна золотой нити перевиваніемъ шелка золотою нитью. Перечислять подобнаго рода покровы



<sup>1)</sup> Труды восьмаго Археологическаго съпзда въ Москвы въ 1890 г., IV, Москва, 1897, табл. XXXV.

было бы излишне, такъ какъ они не могутъ быть относимы къ памятникамъ, развѣ на нихъ встрѣтятся даты, важныя для опредѣленія другихъ. Слѣдуетъ прибавить, что, попрежнему, драгоцѣнное тканье и дорогія парчи принадлежить издѣліямъ Россіи и Молдовлахіи (Буковинѣ, Галиціи и пр.), и, напротивъ того, греческія работы продолжають довольствоваться (по неволѣ) вышиваніемъ. Много подобныхъ издѣлій мы видѣли на Афонѣ и въ послѣдней поѣздкѣ (въ 1900 г.) по Македоніи. Упомянемъ одну, ради характерности ея, плащаницу въ ц. Панагія Декса въ Солуни.

25. Она сдълана, по старому, на красномъ шелковомъ атласъ, вышита по этой основъ и кайма и сцена Положенія: по неумъню грубаго знаменщика, фигуры небывало крупны, движенія преувеличены, одежды даже не имъють ни контуровъ, ни складокъ; представлены три плачущія Жены, двъ мироносицы и одпа, въроятно, Саломея, Іоаннъ, Іосифъ и Никодимъ. Неграмотная греческая надпись называеть вкладчиковъ и даеть годъ 1679.

#### VIII.

#### Авонскія лицевыя рукописи.

Рукописныя собранія авонских обителей давно и многих в привлекали къ себъ изслъдователей византійской и славянской исторіи, древней литературы, исторіи церкви, литургики, каноническаго права и пр., но сравнительно немного изследователей посвящали свое внимание аоонскимъ лицевымъ рукописямъ. Наибольшею известностью пользуются въ этомъ отношенін лишь тв ученые и собиратели, которые вывезли, въ свое время, драгоцънные образцы рукописей, украшенныхъ миніатюрами: тогда какъ археодоги, посвятившіе дорогое время своего пребыванія на Асонт миніатюрамъ лицевыхъ рукописей, пока не опубликовали ни своихъ обзоровъ, ни добытыхъ ими снимковъ, за немногеми исключеніями. Между этими исключеніями на первомъ мъсть стоить все тоть же П. И. Севастьяновъ, изготовившій, черезъ своихъ фотографовъ, нёсколько фоліантовъ фотографій съ избранных кодексовъ Лавры, Ивера, Ватопеда и накоторыхъ другихъ обителей. Какъ уже было выше сказано, Севастьяновъ не оставиль после себя ни описанія рукописей, ни даже перечня снимковъ, и фоліанты Румянцовской библіотеки и Академіи Художествъ остаются досель почти безъ употребленія, такъ какъ, для пользованія вми, нужно предварительно сличить нхъ на мъсть съ самыми рукописями, вновь воспроизведя фотографически то, что выцвёло или вышло слишкомъ слепо. Далее, общее указаніе лицевыхъ рукописей въ библютекахъ восьми авонскихъ обителей даетъ извъстный каталогъ проф. Спир. Ламброса. Краткій обзоръ лицевыхъ рукописей осмотрѣнныхъ авторомъ въ 13 обителяхъ, сообщаетъ извъстное сочиненіе г. Брокгауза 1), но, къ сожалѣнію, останавливается на общемъ иконографическомъ интересъ ихъ илюстрацій, не вдаваясь, почти вовсе, въ детальный в притомъ историческій анализъ ихъ значенія, сравнительно съ аналогическими рукописями европейскихъ библіотекъ, ставшими давно въ разрядъ памятниковъ византійской инпіатюры и искусства. Равно и мы, имѣя возможность посвятить рукописямъ лишь остатокъ своего времени отъ занятій другими древностями Аеона, не можемъ принять на себя ни какой части этого, еще потребнаго и довольно сложнаго, труда, при чемъ, въ своемъ обзорѣ важнѣйшихъ (точпѣе, — наиболѣе рѣдкихъ) лицевыхъ рукописей, должны ограничиться самыми краткими указаніями, хотя не въ иконографическомъ отношеніи (что считаемъ мало полезнымъ, при отсутствіи исторической характеристики самыхъ рукописей).

Лавра св. Асанасія. Какъ и вообще по древностямъ Лавра стоитъ на первомъ мъстъ среди авонскихъ обителей, такъ и по отдълу Лицевыхъ рукописси она можетъ гордиться Евангеліемъ XI віка (86 а, 0,22 на 0,27, 322 л.) 2), съ выходной миніатюры котораго мы могли сиять фотографію (№ 163). Евангеліе писано, повидимому, въ самомъ началь XI выка длиннымъ уставомъ, но представляеть въ буквахъ столь явно арханческій характеръ Х столетія, что на первое время можеть показаться его близость къ древнимъ кодексамъ второй половины IX и первой X века, почему опо и было отпосимо условно къ X-XI столътіямъ, какъ ни ръзко различаются, на самомъ дёлё, эти два вёка въ искусстве и особенно въ лицевыхъ рукописяхъ. Здёсь буквы очерчены пурпурною каемкою и по всему стволу слегка позолочены, затемъ орнаментированы въ древнемъ роде: плющемъ, вязлами, меандрами, кринами, розетками; много буквъ зооморфпыхъ въ видь рыбы. Въ этомъ же родь выходная миніатюра на л. 6 представляеть рядомъ съ началомъ Ев. отъ Матеея, подъ заставкою, Спасителя съ Евангеліемъ, стоящаго съ благословящею десницею: миніатюра выдаеть весь схематизиъ живописи XI въка.

Совершенно инаго характера письмо и выходная миніатюра другаго Евангелія въ малую четвертку, Х вѣка № 92 а, отличнаго устава, представляющая (рис. 97) Спаса съ Евангеліемъ, стоящаго на подножін, среди медальоновъ: съ двумя образами Деисуса: Б. Матерью и І. Предтечею и 4 Евангелистами, въ видѣ погрудныхъ изображеній. Полная и несомнѣнная античность всѣхъ типовъ и живописной манеры (лѣпка тѣла, отсутствіе оживокъ и контуровъ въ этой лѣпкѣ, глубокія и сочныя краски, реалисти-



<sup>1)</sup> Die Kunst in den Athos-Klöstern, crp. 167-242.

<sup>2)</sup> Описано съ рисунками нѣсколькихъ иниціаловъ (большіе безъ орнаментаціи) въ соч. Брокгауза, отр. 202—3.

ческія головы) и высокій иконографическій интересъ ликовъ дёлають эту миніатюру драгоціннымъ памятникомъ різдкаго византійскаго искусства ІХ віжа.



97. Миніатюра Евангелія X въка въ Лавръ св. Асанасія.

Евангеліе XII впла, № 97а, въ 4-ку, даръ господаря Матвѣя и жены

его Елены съ годомъ 7151 (1643) и портретами вкладчиковъ, въ зубчатыхъ вънцахъ и въ шубахъ съ длинпыми рукавами.

Носый Застти и Псамтырь въ малое in 4°, XII въка, съ изображеніями Евангелистовъ, Пророковъ: Іоны, Исаіи, Аввакума, Богоматери и пр.

Соимокъ Лимургіи XI—XII в., съ прекрасными иниціалами зооморфическаго состава и «потъшныхъ» сценъ различнаго рода, также немногими заставками и символическими сценами молитвы, служенія, Спаса небеснаго и пр.

Ватопедъ. Наиболее замечательною рукописью является Октотеска № 515, XII въка, съ 168 миніатюрами, иллюстрирующими содержаніе, вполить въ манерт и типт извъстной Ватиканской рукописи «Октотевха» за № 747, того же времени (см. въ моей «Исторіи византійскаго искусства» краткую характеристику этой рукописи). Исполнение миніатюръ въ видъ античныхъ картинокъ, съ ландшафтнымъ фономъ, заключенныхъ въ рамочку, отличается и зд'єсь уже больше мелочною тщательностью, чёмъ художественною манерою. Но въ то же время еще сохраняется живость въ движеніяхъ, хотя и неправильныхъ, нъжныя краски, яркіе цвъта, пестрое убранство палать, одеждь, бутафорской обстановки римскаго характера. Уже итть разнообразія въ колорить эфирной раскраски неба, и вездь одна и та же градація голубыхъ полось заміняеть прежнія вечернія и утреннія зори миловидныхъ картицокъ свитковъ Інсуса Навина и кодексовъ Иліады и Эненды, по иллюстраціи къ «Книгь Інсуса Навина» и здъсь цъликомъ повторяють всё прежнія композицій, правда, въ схемь, уже безжизненной и изуродованной, по еще полиой воспоминаній лучшаго времени. Главнымъ проявленіемъ этой античной манеры являются олицетворенія, преннущественно городовъ, мъстностей, ръкъ и горъ, которыя или незримо или молча присутствують рядомь съ живой драматическою сцепою, или созерцають ее сверху зданій, городскихъ вороть, горнаго кряжа. Для передачи этого античнаго характера миніатюръ нами были сфотографированы півкоторый подборъ изъ разныхъ месть фот. 158, 159, 160 (рис. 98) съ миніатюры на л. 353 об. 161, 162.

Въ ряду Лицеомх Псалтырей Ватопеда ны должны поставить на первомъ мёстё (и не только по исполненію, но и по содержанію миніатюръ) рукопись за № 610, XII вёка. Нёсколько прекрасныхъ миніатюръ иллюстрирують ветхозавётные прообразы ихъ новозавётнымъ воплощеніемъ. Такъ напр. (фот. 175) на л. 17: «высшая небесъ»—представлено торжественное предстояніе Богоматери съ Младенцемъ (на правой рукѣ) на подножіи среди архангеловъ Гавріила и Михаила: Младенецъ, держа въ лёвой рукѣ свитокъ и правой благословляя, обращается къ Матери, поднявши голову, и она внимаетъ Ему, умиленно склонивъ голову и прижимая лёвую руку къ груди;

Младенцу внемлють и Архангелы, склоняясь по Его сторонамъ. Изображение замѣчательное во многихъ отношеніяхъ. На л. 330 (фот. 176) пред-



98. Ватопедъ. Октотевръ. Миніатюра на д. 353 об.

ставленъ Стефанъ Первомученикъ среди двухъ святыхъ, равно и другія миніатюры также заслуживаютъ вниманія.

Любопытна и *Псалпырь* XII—XIII вѣка за № 608, хотя сравнительно

грубаго исполненія, но съ характерными иконографическими комповиціями; по пристрастію къ красному цвіту и семитическимъ чертамъ лица, можно



99. Ватопедъ. Псалтырь XIII—XIV в., № 608.

думать, что было написано гдё либо въ восточныхъ мёстностяхъ Византіи. На л. 59: Ананія (фот. 172 и рис. 99) крестить, благословляя, ап. Павла,

стоящаго въ купели, а рядомъ стоитъ Царь Давидъ, развертывая свитокъ на извъстномъ изреченіи. На л. 280 об. изображенъ Пророкъ Исаія, пріемлющій въ уста свои угль горящій отъ ангела, а надъ ними въ кругломъ ореолъ, на престолъ сидящій Саваовъ, съ надписью  $\overline{Ic}$   $\overline{Xc}$ , въ образъ съдовласаго старца.

Апостоль и Псалтырь XIII въка, за № 655, украшена еще болье грубыми и поверхностно начерченными миніатюрами, но также заслуживающими вниманія: на л. 123 об. Пророкъ Давидъ, играющій на гусляхъ (фот. 173) и на л. 190: Богоматерь—Великая Панагія (Знаменіе), погрудь, съ воздітыми руками, и съ маленькою фигурою Спасителя на груди.

Еванзеліе № 735, XIV вѣка, представляетъ нѣсколько любопытныхъ въ иконографическомъ отношеніи миніатюръ: такова напр. избранная нами для фотографическаго снимка миніатюра на л. 17 об. (фот. 171) представляетъ «Положеніе во гробъ», по въ оригинальномъ переводѣ и съ особымъ заголовкомъ: ѐ ἐπιτάφιος δρήγος: крестъ съ одною перекладиною и титуломъ (чит. ὁ βασιλεύς...), у подножія креста саркофагъ или ложе пестраго мрамора, на его верхней доскѣ (очевидно, воспроизводящей современный видъ ложа или самаго гроба въ кувукліи Ротонды Гроба Господня) положено Тѣло, въ препоясапіи, поверхъ котораго сложены руки. По ту сторону склоняются къ Нему Мать, Іоаннъ и Іосифъ; по сю сторону сидята на землю (явпая черта натурализма) три жены мироносицы, плачущія и поднимающія къ Нему руки; въ первомъ углу видна подходящая фигура отрока слуги.

Толкованія Олимпіодора на книгу Іова, XІІІ в., за № 503, повидимому, сирійскаго или даже коптскаго происхожденія (ср. книгу Іова ркп. Париж. Нац. Библ. № 134), открывающагося въ пристрастій къ темнокрасному и черному цвётамъ. Иллюстрацій пом'єщаются здёсь въ вид'є виньетокъ въ средин'є текста, но съ большими фигурами, грубо нарисованными и еще груб'є накрашенными: Господь въ небесахъ (л. 18, фот. 189), 2 ангела съ лабарумами, благословляя, посылаютъ дьявола; темная, мохнатая и чубатая фигура крылатаго дьявола; все видимо, скопировано съ древн'єйшаго оригинала; на л. 18 об. (фот. 190) дьяволъ, въ вид'є громадной зм'єм съ крыльями, обвиваетъ, какъ бы магическимъ кругомъ, сидящаго па куч'є пепла Іова; внизу дом'ъ его и трое молодыхъ сыновей. На л. 163 об., къ гл. 29 (фот. 191): крылатый, поверженный діаволъ съ драконьею головою вм'єсто хвоста, и гр'єшники, ему прекломяющіеся.

Типина 1346 года, за № 954, съ любопытными, отлично сохранившимися эмблемами и жанровыми аллегоріями всёхъ 12 мёсяцевъ (ср. календарныя эмблемы, разсмотрённыя проф. Іос. Стрыговскимъ въ извёстномъ его соч. о Календарё Вёнской библіотеки).

Иверъ. Славный Иверскій монастырь владбеть наиболбе богатою ли-

цевыми рукописями библіотекою но, какъ мы уже говорили, многихъ рукописей (грузинскихъ) мы не могли, по современнымъ обстоятельствамъ, видъть; зато все видънное намъ разръшено было фотографировать по желанію.

Евангеліе, № 1, въ л., XII вѣка, богато украшенное заставками, иниціалами и нѣсколькими миніатюрами, изъ отдѣла праздниковъ. Выходная миніатюра представляеть Воскресеніе Господне, любопытнаго перевода извѣстной сцены «Сошествія во адъ»: Христосъ, облаченный «славою» небесною, какъ облакомъ, стоитъ на поверженномъ сатанѣ, по сторонамъ два ангела, Соломонъ и Давидъ, І. Предтеча, Адамъ и Ева, которымъ Спаситель протягиваетъ обѣ руки. На л. 242—Рождество Христово, сложнаго перевода; л. 254—Крещеніе, особенно удачное по ангельскимъ ликамъ; л. 264—Срптеніе, прекрасной композиціи, но слабаго исполненія; л. 303—Преображеніе; л. 307—Успеніе, съ любопытною деталью: Ангелъ слетаетъ съ небесъ принять душу Маріи изъ рукъ Спасителя; присутствуютъ только апостолы.

Наиболье любопытно богатствомъ и оригинальностью своихъ миніатюръ Еваниеліе  $\mathcal{M}$  5, въ малое in  $4^{\circ}$ , 458 листовъ. Последніе листы, покрытые миніатюрами съ объихъ сторонъ, принадлежали къ другой позднійшей рукописи (въ записи упоминается 1386 годъ) и, по всей въроятности, пришиты для пополненія и безъ того обильной лицевой рукописи, но не иміють къ ней никакого отношенія. Эти листы были пекогда выходными и представляють соответственную иллюстрацію: на л. 456 изображень Спаситель на престоль съ Евангеліемъ и передъ нимъ стоящій Іоаннъ Златоусть; последній, держа въ правой руке трость, а въ левой свитокъ, развернутый на словахъ: όμωνύμω σοί и пр., пишеть, стоя, по благословенію Спасителя: очевидно, это выходная миніатюра къ «Словамъ» І. Златоуста. На след. листь: Богоматерь, держа за руку писца, названнаго въ верхней надписи Іоанномъ, безъ дальнъйшихъ околичностей, подводить его къ вышеописанной группе, Наконецъ, на обороте этого 457 листа находится миніатюра. представляющая явленіе Троицы у дуба Мамврійскаго Аврааму въ двухъ сценахъ: встръчи и вечери. Все прочее въ рукописи принадлежитъ данному Евангелію, кром'є листа 458 съ поздивишимъ (фот. 180) изображеніемъ Ев. Матося. Заставки рукописи сдъланы очень затъйливо въ типъ XI—XII въковъ, но грубы, бълесоваты и грязны по краскамъ: здъсь и кролики, играющіе у фонтана, пантеры на цвётистыхъ дугахъ, фазаны среди цвётовъ, и пр. Буквы зме- и птице-образныя. Миніатюры прекраснаго рисунка (принадлежащаго хорошему, даже замізчательному оригиналу), еще хорошей моделлировки, представляють нажный талесный тонъ и розовый румянець, съ такимъ же нежнымъ оливковымъ полутономъ въ те-

няхъ, что указываеть на вторую ноловину XII въка. Господствують голубыя и светлолиловыя, реже красныя одежды, у Богоматери фелонь и мафорій индиговаго цвета. Выбирая миніатюры, чемъ либо характерныя и своеобразныя, встръчаемъ сначала множество копій древнъйшихъ миніатюръ. Напр. л. 38-сцена съ Кровоточивою женою: здесь и композиція, и типы напоминають Ват. свитокъ I. Навина и вообще рукописи V-VI стольтій; л. 63—Насыщеніе хапбами (фот. 181), 9 сцень, въ последней представлена группа двухъ борющихся мальчишекъ; л. 94-Притча на бракъ, нзображение въ томъ же родъ, какъ въ Париж. Евангели № 54: ангелъ приводить избранныхъ, они сидять за столомъ въ праздничныхъ разноцвътныхъ одеждахъ, но одного ангелъ вытаскиваеть за волосы изъ-за стола, а другой повергаеть на землю закутанную фигуру и пр. Л. 117 — Тайная Вечеря: Іуда тянется рукою къ сосуду съ хлебцами, въдругомъ сосуде две рыбы. Л. 130-Воскресеніе: пещера съ видными внутри пеленами, ангель сидить на плоскомъ саркофагь, внизу три воина. Л. 138. Вз Крещени Господнемъ прислуживають три ангела, въ реке фигура Гордана. Въ илл. Евангелія отъ Марка, на л. 141-исціленіе тещи Симона отличается большою экспрессивностью, больная приподымается къ быстро подходящему Спасителю. 214. л.—«Голгова» или «Водружение креста» оригинальная композиція: стоить большой водруженный кресть съ большою перекладиною, малымъ поперечіемъ внизу и титульною доскою; къ кресту прислонена лѣстинца изъ десяти слишкомъ ступеней; у подножія креста виденъ саркофагъ и стоящіе отрокъ и ребенокъ, одинъ держится за кресть какъ будто забиваеть его клиньями другой за перекладину лестницы. Справа стоить, склонивъ голову и мирно сложивъ на груди руки, Спаситель, въ трехчастномъ крещатомъ нимбъ. Слъва группа Фарисеевъ въ красныхъ головныхъ покрывалахъ, обращающіеся къ Спасителю. Л. 222—Елагоопщеніе прекраснаго перевода: слъва античный портикъ, видна одна колонна, чудная и стильная фигура ангела; Марія, держа веретено, стоить у монументальнаго съдадища передъ зданіемъ храма съ высокою дверью; сбоку сидівшая на скамьі, также съ веретеномъ въ рукахъ, служанка быстро приподымается въ испугь — совершенно античная и очень живая фигура; фономъ служить низкій заборъ съ оконцами и за нимъ подымающееся дерево. Подобныхъ миніатюрь мало и въ знаменитых рукописяхь Вёны и Парижа, См. фот. 183. Столь же натуральная жизпенность въ детальныхъ фигурахъ заибчается въ сценъ исцъленія на л. 229 (фот. 184): группы Апостоловъ и Евреевъ съ изумленіемъ, смущеніемъ и опасеніемъ созердають чудо. На л. 330 — «Лепта вдовиды» — представляеть намъ храмовой сборъ не (въ римской формъ столбика) закрытою кружкою, куда опускаеть вдова свою ленту, но въ болбе ясной и натуралистической форм'в сборнаго стола, съ отверстіями для вкла-

дыванія; сидять трое: Фарисей и два книжника, переговариваясь межъ собою, и видимо, осуждають вдову за убогій даръ, справа Спаситель съ апостолами



(фот. 185). На л. 363—*Бракт въ Кант*ь (фот. 186, рис. 100) пышная сцена, съ любопытными подробностями. Столъ поставленъ въ перистилъ—видны пилястры окружающей стъцы; за столомъ справа женихъ въ царскомъ

вънцъ и мангіи, рядомъ невъста въ царскомъ же вынць, пурнурномъ мафорів и дорогомъ оплечьи; слева посаженный отепр или хозявив, кр которому подходить отрокъ въ красной рубашкі, съ полотенцемъ вокругъ шем гсь пустымъ сосудомъ. Христосъ сидитъ на тронъ передъ столомъ, съ нимъ на ухо говорить Мать, слева обычная сцена претворенія воды въ вино. Миніатюра на л. 377 (фот. 187) великольпнаго древняго перевода: посреди большой каменный водоемъ источника, слъва Спаситель, присъвъ на скалу, обращается со словомъ къ женъ. Самаритянка — очень любопытная фигура, од тая въ св тлозеленую тунику, съ золотою гривною на теъ (варварскій атгрибуть и придань Самаритянкі, какь женщинь восточнаго племени); лицо еч отличается сильною смуглотою, волосы распущены по плечамъ (нъчто цыганское въ чертахъ и характеръ лица), на тунику накинуть красный плащъ и на головь былое покрывало. Интересно и исипленіе разслабленнаго (рис. 101), больвшаго 38 льть (Ев. от Іоанна V, 2-9) виденъ павильонъ источника или купальни Виоезды въ видъ сводчатой крыши: на множествъ высокихъ и тонкихъ колонокъ, на одръ приподымается разслабленный, протягивая руку къ Христу; справа онъ же уходить, неся на: себъ постель.

Евангеліе № 2 въ л., съ великольпными канонами въ видь киворіевъ, съ цвътами, великольпными капителями, висящими подъ ними на цьпяхъ стеммами, съ деревьями и птицами у колониъ, птицами у фонтана сверху, лучшаго рисунка, великольпнаго оперенія. Капители тоже въ видь двухъ навлиновъ съ однимъ хвостомъ. Перепелки, канарейки, нопуган. Цвъты и растенія въ горшкахъ, или изъ лилій поднявшіеся тюльпаны. Столь же изящна обстановка пишущихъ Евангелистовъ.

Слова Григорія Богослова, № 251, были украшены миніатюрами прекраснаго письма XI віка, что видно по нісколькимъ буквамъ, но рукопись дали неосторожно гостю (неизвістному) въ фондарикъ, и миніатюры числомъ боліє 20 ныні оказываются всі сплошь вырізанными!

Длянія свв. Апостоловъ и Посланія іп 4° малую, № 124, начала XIII в., украшены на мѣстахъ заглавныхъ буквъ, изображеніями свв. Апостоловъ, хорошаго письма: Петра, Іоанна, Іуды, Павла, Тимовея, прекраспыхъ типовъ.

Псалтирь греч., моддавскаго письма 1660 г. въ д., замѣчательна великолѣпными иниціалами, раздѣланпыми пестрыми красками и золотомъ. Напр. бирюзовая, оранжевая змѣя, лѣзущая по колонпѣ или по стеблю; растенія съ пышными пурпуровыми цвѣтами, К стволъ съ цвѣтами, необыкповеннаго изящества. Є растеніе съ змѣиными головами, ипогда цвѣты съ драгоц. камиями, рубинами в изумрудами, сочетаніе пурпура и свѣтло-свѣтлобирюзоваго, глубокаго и нѣжнаго полутона. Иные стволы кончаются птичьими головками.

Чрезвычайно любопытная по богатству всякаго рода реальныхъ черть, хотя въ краткой и сухой схемъ, рукопись Иверской библютеки, содержить



въ себѣ Жите Варлаама и цар. Іоасафа, греч. тексть, съ французскимъ переводомъ еп гедага, по краямъ, часто обрѣзаннымъ, въ малую 4°, № 463, украшена хорошими миніатюрами, въ срединѣ текста, по различнымъ мѣ-

стамъ, въ красныхъ коймахъ, фризами или въ пояскахъ, часто по три сцены въ одной миніатюрѣ. Хотя рукопись относится къ концу XII вѣка (или началу XIII вѣка), однако живопись ея прекрасна в принадлежитъ лучшему времени позднѣйшей миніатюры: къ позднему времени относится господство золотаго поля, краснаго цвѣта въ одеждахъ, преимущественно далматикахъ, или голубаго, съ наручами; характерная манера придаетъ особую напряженность уставленному взгляду, благодаря тѣнямъ глазныхъ орбитъ, сверкающимъ бѣлкамъ и черной точкѣ, бѣлыхъ памыленныхъ оживокъ. Но въ то же время, при всемъ блескѣ красокъ, красотѣ эмалеваго письма, чистыхъ тоновъ, тонкой моделлировкѣ головъ, есть уже опредѣленные признаки упадка, особенная рѣзкость чертъ, однообразіе головъ (два, три типа въ обиходѣ) и жестовъ, и нѣкоторая пестрота, благодаря постоянной красной краскѣ. Крохотныя фигурки.

Πο заглавію: Ιστορία ψυχωφελής τῆς ἐνδοτέρας τῶν αἰδιόπων χώρας. τῆς ϊνδιάς λεγομένης. πρός την άγίαν πόλιν μετενεχθείσα. διά ἰωάννου μοναγού άνδρὸς τιμίου χαὶ ἐναρέτου. μονής τοῦ ἀγίου σάββα, διηγουμένη τὸν βίον τῶν όσίων πατέρων ήμῶν βαρλαὰμ καὶ ἱωάσαφ: "Οσοι πνευματί 30 ἄγονται. οὕτοι είσιν ύιοι 30, φασιν ό δείος απόστολος... Выходная: монахъ Іоаннъ пишеть рукопись передъ пюпитромъ съ раскрытою книгою л. 3 къ тексту объ Индін: два города, по сторонамъ горы, вонны черные и темные, въ плащахъ, съ копьями у вратъ, тюрбаны и чалмы на головахъ; городъ на озеръ, двь лодки съ людьми и воинами. 4. Τότε ὁ ἰερώτατος Θωμάς είς ὑπάργων των δώδεχα μαθητών του Χυ πρός την των ίνδων έξεπέμπετο γώραν. Θομα Βτ лодкъ, юный. О. на берегу на тронъ, группы благоговъйныхъ слушателей. Есть дымчатая фигура въ красномъ плаще, голая, съ діадемою О. крестить въ узенькой купели. Царь Авениръ высокій и красивый въ нишъ. Царь объдаеть лежа. Пострижение, къ тексту объ умножении монашествующихъ. 5. Гоненія. Любопытна фигура индівица въ вырізной рубашкі и узкихъ синкъ панталонахъ. Въ горахъ прячутся старцы. На л. 6 взображенъ сатрапъ и поклонение идоламъ, идоложертвенную кровь льютъ на алтари. На л. 7 сатрапъ въ видъ индійскаго магараджи, въ красномъ кафтанъ, синихъ узкихъ панталонахъ, красныхъ сапожкахъ съ жемчугомъ, съ тюрбаномъ на головъ изъ пурпурной матеріи, съ камиями. 26. Натуралистическая сцена перехода черезъ Чермное море: представленъ берегъ залива, замѣчательно точно вспоминающій бухту Суэза; справа и слева въ заду красныя горы, уходящія къ Синайскому хребту; разділеніе моря поперекъ и наискось представлено такъ, какъ бы оно совершилось въ натурѣ, при условіяхъ формы залива; затімь сцены обычныя по традиців: жень, несущихъ дътей и ведущихъ постарше за руку и пр. Л. 19-21 любопытныя изображенія притчъ. На л. 22 буквенная иллюстрація притчи о томъ испугъ,

который производить труба вістника казни, сравнительно съ трубнымъ звукомъ Страшнаго Суда. 39—40. Притчи на тему о радостяхъ жизни, при чемъ притчи объ единорогіє ньта, и отсюда начинается безконечный рядъ повтореній и варіацій на тему благочестивой и поучительной бесіды Варлаама съ царевичемъ, на изложеніе притчъ и подобій, украшающихъ эту душенолезную всторію: о царскомъ сынів, о большомъ городів. Л. 47—притча о разумномъ юношів знатнаго рода, жизнь у бідняка. 56—57. Педагогъ подслушиваетъ бесіду царевича со старцемъ. 62. Любопытная фигура врача, щупающаго пульсъ у кисти и локтя. 64—69. Гоненія на отшельниковъ. 88—89. Фигура мага, имієющаго ράβδον βαίνην, μηλωτάριον δε περιζώμενος (одіть въ шубу, міхомъ внутрь, безъ рукавовъ). Исторія Ахилла среди дівъъ. 107 об. любопытная сцена появленія мага передъ царемъ, синедріонъ стоить недвижно, сложивъ почтительно руки. Затімъ послі обращенія царевича, крещенія, смерти Авенира, удаленіе Іоасафа въ пустыню Сенаара, бесіды благочестія и блаженное Успеніе.

**М**-рь вел.-муч. Пантелеймона. Евангеліе ег 4°, XII века, 1, 6, 2, 11, съ Евв. и заставками и фигурными иниціалами. Письмо потемпьло, слишкомъ много желтыхъ, темнорозовыхъ одеждъ, часто употребляется краска ультрамаринъ. Выходная заставка съ грифами, львомъ и газелью въ медальонахъ. На поляхъ л. 2 въ буквъ Т І. Предтеча, 2 ученика. Изръдка виньетки; буква изображаеть Іосифа. Евангелисты грязнаго и мутнаго былильнаго письма. На 90 л. об. буква представляеть богача въ 6 надъ домомъ и пищаго калъку съ костылями, Закхея на деревъ. На 189 л. об. ифоск τοῦ ζωηφόρου ξύλ $\delta$  (фот.  $165)^1$ ): подъ киворіемъ на амвонь, стоящемъ поверхъ Голговы (пещера?) изъ розоваго и былаго мрамора съ полуколонками, среди 2 базиликъ. Святитель въ типъ І. Златоуста поднимаетъ крестъ, цю сторонамъ пять діаконовъ въ темныхъ коричневыхъ и красныхъ федоняхъ поверхъ светлыхъ тущикъ. Въ Голгоов дверь и подъ колонкою 2 ступени; слева и справа лестницы. 197. 1 сцены изъ ж. Космы и Даміана. Икона ихъ со Спасоиъ, дающимъ свитокъ-науку каждому. 202. отпрос παρθένων όπτησω πίστις  $\Theta \hat{S}$ . Ιοαμμό η Λυμα η Μαρίη η сзади д'євы со свъчами (фот. 166) об. Прісмъ Маріи въ храмь. Б. М. прісмлеть хльба отъ ангсла. Минея. 204. Св. Варвара, въ коричневой мантіи, зол. парамандъ поверхъ розовой туники съ шитьемъ по нязу; въ чепцѣ; древній типъ VI---VII столѣтій.

Съ 186-го листа идутъ чтепія по праздникамъ, украшенцыя миніатюрами высокаго иконописнаго характера, въ типѣ миніатюръ ІХ—Х въка:



<sup>1)</sup> Одно изъ наиболье ясныхъ изображеній Воздвиженія честнаго Древа Креста, возвращеннаго отъ невърныхъ, предъявляемаго жителямъ Ісрусалима, важно для иконографіи этой сцены, поздиве сившиваемой съ Обритеність Креста Еленою (и Константивомъ).

І. Предтечи и Христа бесёда у Іордана (фот. 168); Крещеніе — фот. 169 (л. 221), съ двумя ангелами, Сретеніе, Целованіе, Блаювъщеніе, Преображеніе (л. 252) и передъ нимъ бесёда съ учениками на пути къ Өавору.

Въ библіотекъ Руссика находится блестящая и высоко-характерная для исторіи византійскаго искусства, хотя уже извъстной редакціи, описацной ранье по европейскимъ библіотекамъ и Сипайскаго монастыря, рукопись № ІХ, І, 14: Слова Гризорія Богослова, въ малую 4°, прекраснаго топкаго письма конца ХІ, начала ХІІ выка, съ миніатюрами въ заставкахъ, чрезвычайно пышно раздыланныхъ. 2. Слово на Пасху: въ заставкы: Спаситель въ «Сошествіи во адъ», среди 2 группъ. 5 об. 2-е Слово «на Пасху»: Спаситель внутри голубаго ореола, сидящій на радугы, среди 2 архангеловъ и сонма ангеловъ — заставка. Сбоку: пр. Аввакумъ молящійся.

30. 3-е Слово «на весну» и «Мамонта»: Святой, рядомъ съ группою слушателей, церковь купольная, ангель ведеть юношу, другой ангель удаляеть женщину (фот. 206). 37. Козы у источника, двое въ корабле, пахарь на волахъ — 3 миніатюры одна надъ другою. Юноша играетъ на свирвли у водъ, собака и козы; юноща прищепляеть деревья, ниже юноща ловить въ силки птицъ, двъ клътки висять; рыбаки тащутъ съти съ лодки. 38 об. Мамонтъ и лани — виньетки. 39 об. На «Пятидесятницу» (фот. 208) — ея изображение въ выходной заставкъ: 12 Апостоловъ съ Петромъ и Павломъ, внутри темпый вертепъ, въ немъ видны двое: негритяпская и абиссинская фигуры, нагія, босыя, но въ красномъ тюрбань и былой чалив, красномъ и обломъ (съ пятнами) плащъ. 53. «На Маккавеевъ»: въ рядъ семь юношей патриціевъ. 77 об. На Юліана: Святой со слугою и Юліанъ темноликій. Любопытенъ костюмъ Юліана: пунцовое оплечье, лиловая решетчатая далматика, полосатый длинный хитонъ изъ красныхъ и желтыхъ полосокъ, и полубашиачки черные, съ острыми носами. 89. Рожд. Хр. мелкаго эмалеваго письма, со всеми деталями: пастырями, волхвами. На лл. 151 сл. праотцы въ античныхъ типахъ, но часть уже другаго письма, небрежнаго. 161. Крещеніе, тонкаго письма (фот. 209), съ 2 ангелами, древомъ и тоноромъ. 162. Кроносъ и Реа. 163. Курсты, Реа на столов; Зевсъ въ образв виз. имп., рождаеть Діониса изъ бедра: на имп. тупика лиловокоричневая съ лиліями и звёздочками, поверхъ лоронъ. Семела на колоние съ веткою (фот. 210). 164. Идоль Афродиты на колонив, въ розовой туникв, идоль Артемиды. Паденіе идоловъ (рис. 102); об. Зевсъ за столомъ, блюдо изъ членовъ Пелопса. 2 колонны съ 2 дельфинами наверху — трітобоς бедорхой ософібрата. 165. Οι αστρονομούντες γαλδείοι, съ розовыми и голубыми шапочками, въ разрёзныхъ туникахъ. Орфей среди звёрей (фот. 213-214), об. Поклонники солица. Козлы Менде. Вновь рядъ орнаментальныхъ мелкихъ миніатюръ въ заставкахъ на различныя темы Словъ Святаго Григорія Богослова. Письмо миніатюръ выдержано въ одномъ тонъ, господствовавшемъ во вто-



102. Руссийъ. Слово Григорія Б. на Крещеніе, л. 164.

рую пол. XI и первую половину XII въка. Въ рукописи почти господствуютъ лиловая, розовая, голубая, блъднорозовая, блъднолиловая краски. Лучшій

тонъ XI в. Слабыя, едва заметныя зелени въ лицахъ. Орнаменты заставокъ типичные, по золоту, кружочки съ цветкомъ, синіе, золотые, изумрудъ внутри или голубые крестообразные разводы.

Собственное значение этой рукописи очень малое, въ виду существованія такихъ изящныхъ и пышныхъ лицевыхъ рукописей Григорія Богослова, какъ Парижскіе кодексы №№ 510, 543, 550, Лаврент. библ. VII, 32. Ват. 463, наконецъ три рукописи Синайской библіотеки (339, 346 и 347)1). Къ этимъ разсмотръннымъ уже рукописямъ (въ общихъ чертахъ, лишь по отношению къ историческому ходу развития всего византийскаго вскусства) присоединяются еще нёсколько столь же замёчательныхъ рукописей Словъ Григорія Богослова, въ Европейских в библіотеках в требующихъ анализа со стороны ихъ отношенія къ главнымъ редакціямъ и представляемыхъ ими варіантовъ. Такова напр. пергаментная рукопись XII вѣка (XIII в.?) въ Національной библіотекв Парижа Coislin 239, покрытая такимъ множествомъ «виньсточныхъ» миніатюръ въ вид'в заставокъ, иниціадовъ, крохотныхъ фигурокъ на поляхъ, что въ рукописи получается почти полная иллюстрація текста, въ чемъ редакція наиболье сходится съ Лицевою Псалтырью IX въка (извъстная Хлудовская рукопись). Повидимому, ны имъемъ здъсь дъло съ весьма своеобразною модою, принадлежавшею спеціально ІХ стольтію, импострировать излюбленные тексты писателей во всьхь реальных деталяхь, включая сюда, конечно, и мноологическія представленія въ натуралистической передачь. Мы знаемь рядь любопытныйшихъ кодексовъ этого характера, относящихся къ ІХ-Х стольтіямъ, которые имбемъ въ виду, при удобномъ случаб, разсмотреть, но еще большее число имъется копій съ рукописей этого характера, сдъланныхъ въ XII— XIII стольтіяхь. Утомительная масса иллюстрацій, нередко лишенная всякаго воображенія, а отчасти и характерности, является, очевидно, главивишею причиною того, почему всё эти копів и ихъ оригиналы остаются еще ненэследованными, песмотря на ихъ капитальную важность въ исторіи хода византійскаго искусства въ эпоху после иконоборства. Важивищая художественная сторона этихъ лицевыхъ рукописей заключается въ ихъ явномъ расположенін къ антику, который отнынь оживаеть вновь путемъ книжнаго псевдоклассицизма. Множество иллюстрацій на всё минологическія темы Словъ Григорія какъ разъ отвічають этому направленію. Такъ напр. на Слово на Крещеніе (єїς та фота), кром'я выходнаго «Крещенія», въ рукопеси Парижской помъщено 12 иллюстрацій, представляющихъ исторію Крона и Реи, рожденіе Семелы, Афродиты (ούδε Άφροδίτης ποργικά μυστήρια):



<sup>1)</sup> См. въ монхъ сочиненіяхъ: Исторія византійскаю испусства по миніатюрам въ рус. и франц. изданіяхъ, Путемествіє на Синай въ 1881 году.

ена изображена плывущей въ водь, тайны мистерій, превращеній, волшебства Орфея, Изиды и пр. Въ то же время подобная иллюстрація ограничи-



103. Хиландаръ. Панегирикъ.

вается этою речью и оставляеть пустыми тексты другихъ Словъ, точно

такъ же какъ въ другой рукописи этой самой редакціи — кодексъ той же Націон. Библ. № 533, въ 4-ку, писанный также въ XII въкъ, ваполнено иллюстраціями «Слово на Воскресеніс», уже реалистическаго характера, представляющими весну, полевыя работы, ловлю пъвчихъ птицъ, ловлю рыбы, пчельникъ и т. д. Въ Эсфиимено рукопись Житей Святыхъ XI в., № 2027 (14) любопытна иллюстраціями Слова Іоапна Дамасинна на Рождество Христово со множествомъ всякихъ апокрифическихъ деталей указаннаго характера. Въ Хиландаръ любопытна рукопись Панегирика (рис. 103).

Кром'є того, всевдоклассическое направленіе впзантійскаго искусства въ X вѣкѣ вызвало особое развитіе иниціаловъ, составляющихъ отныпѣ излюбленный родъ книжной иллюстраціи. Упоминаемъ этотъ родъ здѣсь, въ виду множества превосходныхъ Авонскихъ рукописей, заслуживающихъ разсмотрѣнія ради однихъ иниціаловъ: таковы рукописи: Дохіара Минеи XI в. № 5 (см. особенно лл. 133, 205, 244, 306), достойная подробнаго изученія по оригинальности темъ, взятыхъ изъ быта восточныхъ страпъ, напр. Персіи; Діонисіата Евангеліе № 4, XIII вѣка; Ставроникиты Исалтыръ XI вѣка.

Упомящемъ наконецъ двѣ лицевыя рукописи, любопытныя по своимъ записямъ, хотя позднѣйшаго періода: одна греческая въ Эсфигменѣ: Еванчеліе 1462 года, писанное рукою Мануила, іерея Трапезунтскаго, съ иниціалами молдовлахійскаго характера, въ серебряномъ чекапномъ, молдовлахійскомъ окладѣ XVI вѣка.

Другая рукопись славянская, находящаяся въ Ксенофъ, Евангеліе на пергаменть съ изображеніями Евангелистовъ, заставками и иниціалами, заглавія писаны золотомъ. Передъ Ев. Луки на обороть миніатюры читается запись: «Изволеніемъ отца и съпоспѣшеніемъ сына и съвръщениемъ святаго духа благочестивый и христолюбивый господинь Іоаниъ Александръ воевода божісю милостію господаръ земли молдавской опъ же благопроизволихъ господовымъ благимъ произволеніемъ в божіею помощію повельхъ гвомы исписати съи тетроевангеліе въ за здравие и спасеніе гвомы и въ задушие родителемъ гвомы и дадохъ я въ стън горъ афона въ монастирь глемаа зиноф идеже есть храм стаго и славнаго великомч. и побъдоносца хва георгія. А кто ся покусить узати я или прадати ипде или въ камато поставити таковін да ес прокліть отъ господа бога сътворшаго небо и земле и от пречистия его матери; и от святыхъ 12 върховныхъ апостолъ и прочіи апостоли и от святых тій отець въ никеи и от въ съх святых иже от въка богу дожъ угодившихъ сіа убо дозед и да имает учястіе съ іудою безумнаго и сътръо окаяннаго аріемь и съ всёми еретики и хулникы и злотворци и попиратели въры и да будеть съ шитьми іоудене иже възъимиа при кресть на господа бога нашего кръв его на нихъ и на чадахъ ихъ и да ес непрощенни ни въ нивъшнии ни въ будущій въкъ пръд страшнымъ судищи христовъмъ пис оуясій в льто за мъсяца а Кг.

На окладъ изображенія Воскресенія Христова, Георгія на тронь, какъ на плить нынь въ Зографь. Вокругь Георгія надпись указываеть 7062 годъ.

Digitized by Google

## Оглавленіе альбома фотографическихъ снимковъ Авонской экспедиціи 1898 года.

- 1. Видъ на монастырь Св. Пантелеймона (Руссикъ).
- 2. Трапеза въ монастыръ Св. Пантелеймона.
- 3. Соборъ Св. Цантелеймона въ м-ръ вм. и видъ Покровскаго храма.
- 4. Входъ (извнутри) въ Лавру Св. Асанасія.
- 5. Соборъ Лавры Св. Аванасія.
- 6. Трапеза Лавры Св. Асанасія.
- 7. Трапеза Лавры.
- 8. Трапеза Лавры. Входъ.
- 9. Зданіе библіотеки и ризницы и ц. Св. Михаила Синадскаго.
- 10. Внутренность Лавры.
- 11. Соборъ монастыря Ивера.
- 12. Внутренность собора въ Иверъ.
- 13. Внутренность Ватопеда. Ц. Пояса Богородицы.
- 14. Ватопедъ. Южная сторона.
- 15. Ватопедъ. Южная сторона.
- 16. Ватопедъ. Соборъ.
- 17. Ватопедъ. Видъ на восточную сторону (трапеза, соборъ).
- 18. Ватопедъ. Внѣшній нареикъ собора.
- 19. Ватопедъ. Соборъ. Колонки древняго иконостаса.
- 20. Ватопедъ. Фіала и пиргъ.
- 21. Ватопедъ. Внутренность собора, ю.-в. уголъ.
- 22. Ватопедъ. Придълъ вм. Димитрія. Древній мраморный иконостасъ
- 23. Ватопедъ. Рёзной иконостасъ въ придёле Ап. Андрея.
- 24. Ватопедъ. Придълъ вм. Димитрія.
- 25. Видъ изъ Кареи на вершину Аоона.
- 26. Внутренность собора Протата.
- 27. Хиландаръ. Видъ на южную часть и соборъ.

- 28. Хиландарскій соборъ. Уголъ свя.-западный.
- 29. Соборъ Хиландара. Съверная сторона.
- 30. Соборъ Хиландара. Юго-западный уголъ.
- 31. Соборъ Хиландара. Южная сторона.
- 32. Соборъ Хиландара. Юго-вост. уголъ.
- 33. Хиландаръ. Цистерна.
- 34. Хиландаръ. Пиргъ.
- 35. Хиландаръ. Видъ на ущелье съ восточной стороны.
- 36. Монастырь Зографъ.
- 37. Скить Зографа.
- 38. Внутренность и пиргъ Дохіара.
- 39. Внутренность собора въ Дохіаръ.
- 40. Пиргъ и фіала Ксиропотама.
- 41. Входъ и пиргъ Эсфигмена.
- 42. Роспись ствны при входв въ трапезу Лавры Аванасія.
- 43. Роспись налъво отъ входа въ трапезу Лавры.
- 44. Роспись направо отъ входа въ трацезу Лавры.
- 45. Роспись въ поперечномъ рукавъ Лаврской транезы.
- 46. Роспись въ поперечномъ рукавъ трапезы Лавры.
- 47. Роспись въ поперечнисв Лаврской трапезы.
- 48. Роспись зѣвой стороны нефа въ Лаврской трапезъ.
- 49. Левая сторона нефа въ Лаврской транезъ.
- 50. Роспись игуменскаго м'еста въ Лаврской трапез'в.
- 51. Правая сторона нефа въ Лаврской трапезъ.
- 52. Правая сторона нефа въ Лаврской транезъ.
- 53. Роспись наренка въ Ватопедскомъ соборъ.
- 54. Роспись наренка въ Ватопедскомъ соборъ.
- 55. Роспись наренка въ Ватопедскомъ соборъ.
- 56. Роспись наренка въ Ватопедскомъ соборѣ.
- 57. Роспись наренка въ Ватопедскомъ соборъ.
- 58. Мозаика Благов'ещенія въ Ватопедскомъ собор'е.
- 59. Мозаика Благовъщенія въ Ватопедскомъ соборъ.
- 60. Мозаическій Деисусь въ 1 внутр. нареик Ватопеда.
- 61. Мозаическое Благов'єщеніе въ 1 внутр. нарежкі Ватопеды.
- 62. Мозаическое Благовъщение въ 1 внутр. наренкъ Ватопеды.
- 63. Мозаическій образъ Николая Чудотворца въ наронкі Ватопеда.
- 64. Роспись придъла вм. Димитрія въ Ватопедъ.
- 65. Роспись придъла вм. Димитрія въ Ватопедъ.
- 66. Роспись придъла вм. Димитрія въ Ватопедъ.
- 67. Роспись придёла вм. Димитрія въ Ватопедё.

- 68. Роспись собора въ Ксенофъ.
- 69. Роспись наренка въ Ксенофв.
- 70. Роспись наренка въ Ксеноф .
- 71. Роспись наронка въ Ксенофъ.
- 72. Роспись наронка въ Ксеноф В.
- 73. Роспись наренка въ Ксенофъ.
- 74. Роспись собора въ Дохіаръ.
- 75. Мозаическая икона Спасителя въ Есфигменъ.
- 76. Мозаическая икона св. Анны въ Ватопедъ.
- 77. Мозаическое Распятіе въ Ватопедъ.
- 78. Мозаическое Распятіе въ Ватопед'в.
- 79. Мозаическая икона Николая Чудотворца въ Ставро-Никитъ.
- 80. Мозанческая икона Богоматери въ Хиландаръ.
- 81. Мозаическая икона вм. Димитрія въ Ксенофъ.
- 82. Мозаическая икона вм. Георгія въ Ксеноф'в.
- 83. Икона вм. Георгія въ Ватопедъ.
- 84. Артосная панагія въ Ксиропотамъ.
- 85. Артосная панагія въ Руссикв.
- 86. Артосная панагія въ Руссикъ.
- 87. Артосная панагія въ Діонисіать.
- 88. Икона въ Ватопедъ.
- 89. Икона въ Ватопедъ
- 90. Древохранительница въ Лавръ.
- 91. Древохранительница въ Лавръ.
- 92. Окладъ Евангелія въ Лавръ.
- 93. Окладъ Евангелія въ Лавръ.
- 94. Окладъ иконы І. Богослова въ Лавръ.
- 95. Образъ Тронцы въ Ватопедъ.
- 96. Деталь образа Троицы въ Ватопедъ.
- 97. Образъ Б. Матери въ Ватопедъ.
- 98. Деталь образа Богородицы въ Ватопедъ.
- 99. Икона Благовъщенія въ алтарів Ватопедскаго собора.
- 100. Ватопедъ. Икона Богоматери на стънной полкъ собора.
- 101. Ватопедъ. Икона Спаса на стъпной полкъ собора.
- 102. Ватопедъ. Икона Богоматери, такъ наз. «игрушки Өеодоры».
- 103. Икона Богоматери въ Дохіаръ.
- 104. Хиландаръ. Икона І. Златоуста.
- 105. Дохіаръ. Окладъ иконы Б. Матери.
- 106. Ватопедъ. Окладъ иконы Б. Матери.
- 107. Діонисіать. Окладъ иконы вм. Димитрія.

- 108 Лавра. Икона въ придъгъ Св. Асанасія.
- 109. Хиландаръ. Икона Богоматери на иконостасъ.
- 110. Иверъ. Окладъ иконы Б. Матери въ соборномъ алгаръ.
- 111. Есфигменъ. Окладъ Евангелія 1462 г.
- 112. Діонисіать. Окладъ Евангелія.
- 113. Ксиропотамъ. Мощехранительница.
- 114. Ксиропотамъ. Мощехранительница.
- 115. Діонисіать. Ковчегь для дадона.
- 116. Ватопедъ. Мъдная дверь собора.
- 117. Ватопедъ. Чаша Мануила Палеолога.
- 118. Руссикъ. Кресты и ковчегъ для мощей изъ Нигде въ М. Азіи.
- 119. Ватопедъ. Кресть Стефана и Лазаря.
- 120. Протать. Запрестольный кресть въ соборномъ алтаръ.
- 121. Ватопедъ. Запрестольный кресть въ соборъ.
- 122. Иверъ. Кресть 1607 г.
- 123. Хиландаръ. Кресть въ ризницъ.
- 124. Хиландаръ. Чудотворный образъ Божіей Матери Троеручицы.
- 125. Иверъ. Образъ Богородицы Портантиссы («Иверской»).
- 126. Хиландаръ. Чудотворный образъ Богоматери «Попской».
- 127. Хидандаръ. Чудотворный образъ Богоматери «Попской».
- 128. Ватопедъ. Чудотворный образъ Богоматери «Ктиторской».
- 129. Ватопедъ. Чудотворный образъ Богоматери «Утъщенія».
- 130. Карея. Образъ Богоматери «Типикарницы».
- 131. Зографъ. Чудотворный образъ вм. Георгія (изъ Лидды).
- 132. Зографъ. Чудотворный образъ вм. Георгія (Стефана Молдавскаго).
- 133. Икона Спасителя въ ц. Евстаеія Плакиды близь Ивера.
- 134. Икона Богоматери съ акаеистомъ въ ц. Евст. Плакидър на скалъ близь Ивера.
- 135. Икона Б. Матери въ Ксенофъ.
- 136. Икона Б. Матери Одигитрія въ Руссикъ.
- 137. Икона Богоматери въ Хиландарћ.
- 138. Икона верховныхъ Апостоловъ въ Діонисіатъ.
- 139. Икона Апп. Петра и Павла съ поддъльною надписью Андроника Палеолога.
- 140. Икона Святыхъ въ Иверъ.
- 141. Икона 12 Апостоловъ въ Иверъ.
- 142. Икона І. Предтечи въ Руссикъ.
- 143. Икона Николая Чудотворца въ Андреевскомъ скиту.
- 144. Икона Спасителя и І. Богослова къ Ксенофъ.
- 145. Хиландаръ. Сербская завъса 1399 г.

- 146. Хиландаръ. Завъса царицы Анастасіи Романовны.
- 147. Дохіаръ. Плащаница.
- 148. Діонисіатъ. Плащаница.
- 149. Хиландаръ. Плащаница.
- 150. Воздухъ изъ ризницы Стараго Руссика.
- 151. Есфигменъ. Епитрахили 1537 г. и XVI в.
- 152. Иверъ. Епитрахили и омофоръ.
- 153. Діонисіать. Пять епитрахилей XVI—XVII в.
- 154. Ксенофъ. Епитрахили XVII в.
- 155. Зографъ. Шитый образъ вм. Георгія 1500 года.
- 156. Ксиропотамъ. Епитрахиль XVI в.
- 157. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, л. 28 об.
- 158. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, д. 328.
- 159. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, л. 350 об.
- 160. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, л. 353 об.
- 161. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, л. 444.
- 162. Ватопедъ. Октатевхъ № 515, л. 444.
- 163. Лавра. Евангеліе X вѣка.
- 164. Лавра. Евангеліе X въка.
- 165. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11, XII в., л. 189 об.
- 166. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11. XII в., л. 202.
- 167. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11, XII в., л. 204.
- 168. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11, XII в., л. 221.
- 169. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11, XII в., л. 221 об.
- 170. Руссикъ. Евангеліе I, 6, 2, 11, XII в., л. 228.
- 171. Ватопедъ. Евангеліе 735, XIV в., л. 17 об.
- 172. Ватопедъ. Псалтирь **№** 608, XIII в., л. 59.
- 173. Ватопедъ. Апостолъ и Псалтирь № 655, XIII в., л. 123 об.
- 174. Ватопедъ. Апостолъ и Псалтирь № 655, XIII в., л. 190.
- 175. Ватопедъ. Псалтирь № 610, XII в., л. 17.
- 176. Ватопедъ. Псалтирь № 610, л. 330.
- 177. Ватопедъ. Псалтирь № 608, XIII в., л. 280 об.
- 178. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 456, І. Златоустъ.
- 179. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 457, Богоматерь и писецъ Іоаннъ.
- 180. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 458. Ев. Матеей.
- 181. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 63. Насыщеніе хлибовъ.
- 182. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 214. Голгова.
- 183. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 222. Благов'єщеніе.
- 184. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 229. Исціленіе.
- 185. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 330. Лепта вдовицы.

- 186. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 363. Бракъ въ Канъ.
- 187. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 377. Самаритянка.
- 188. Иверъ. Евангеліе, № 5, л. 377. Исцівленіе разслабленнаго.
- 189. Ватопедъ. Книга Іова (Олимпіодора) № 503, л. 18.
- 190. Ватопедъ. Книга Іова (Олимпіодора) № 503, л. 18 об.
- 191. Ватопедъ. Книга Іова (Олимпіодора) № 503, л. 163 об., гл. 29.
- 192. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Сентябрь.
- 193. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Октябрь.
- 194. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Ноябрь.
- 195. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Декабрь.
- 196. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Январь.
- 197. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Февраль.
- 198. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Мартъ.
- 199. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Апръль.
- 200. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Май.
- 201. Ватопедъ. Типикъ № 954. 1346 г. Іюнь.
- 202. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Іюль.
- 203. Ватопедъ. Типикъ № 954, 1346 г. Августъ.
- 204. Хиландаръ. Панегирикъ.
- 205. Иверъ. Житіе Варлаама, л. 39.
- 206. Руссикъ, Слова Григорія Б., ІХ, 1, 14, л. 30.
- 207. Руссикъ, Слова Григорія Б., ІХ, 1, 14, л. 39 об.
- 208. Руссикъ, Слова Григорія Б., ІХ, 1, 14, л. 89.
- 209. Руссикъ, Слова Григорія Б., на Крещеніе: л. 161.
- 210. Руссикъ, Слова Григорія Б., на Крещеніе: л. 163. Зевсъ и Семена.
- 211. Руссикъ, Слова Григорія Б., на Крещеніе: л. 164.
- 212. Руссикъ, Слова Григорія Б., на Крещеніе: л. 164 об.
- 213. Руссикъ, Слова Григорія Б., на Крещеніе: л. 165. Халден. Орфей.
- 214. Руссикъ, Слова Григорія Б., л. 165.
- 215. Ватопедъ. Географія Птоломея. Сарматія Европейская.
- 216. Ватопедъ. Географія Птоломея. Сарматія авіатская.
- 217. Руссикъ. Древности изъ метоха на Кассандръ.
- 218. Руссикъ. Надпись изъ пирга.

Digitized by Google

## I.

# Предметный указатель.

| Артосницы (панагін артосныя)— стр. 222—<br>234.      | Иконографія: Денсуса—93—95, 102.<br>в І. Златоуста—68—69. |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| Археологія св. Аеона — стр. 3—16.                    | з I. Предтечи — 63, 127, 199.                             |
| Археологія византійскаго искусства — стр.            | » Литургін — 226—227.                                     |
| 1—8, 59—60.                                          | » Лъствицы I. Климака — 79.                               |
| Архитектура асонскихъ храмовъ — 22—50.               | » Положенія во гробъ—226—281.                             |
| Арінтектура абонских в ірановь — 22—00.              | n , ,,,                                                   |
| Блюда для благослов. хлёбовъ (евлогіи) —             | a a                                                       |
| <b>234—2</b> 37.                                     |                                                           |
| Воздухи шитые, фигурные — 241—244, 248—              | » Спаса Эннанунга — 62.<br>» Страшнаго Суда — 73.         |
| 250, 258—259.                                        | э Тріунфа смерти—82—84.                                   |
| Врата входныя авонских обителей — 22, 26.            | » Убруса—70.                                              |
| •                                                    | » Ооны ап. — 66.                                          |
| Готическій стиль — 221.                              | Иконопись по темамъ стънныхъ росписей                     |
| Грузинскіе памятники Аеона — 17, 166.                | •                                                         |
| Древохранительницы — 204—209.                        | Анонскихъ соборовъ — 54—56, 58— <del>59</del> .           |
| •                                                    | Иконопись (исторія) на деревѣ — 120—129.                  |
| Евангелія лицевыя — 282—284, 287, 288—290, 294, 299. | Иконостасы (древніе, мраморные) — 39—46.                  |
| •                                                    | » рѣзные, позднѣйшіе — 46—48.                             |
| Евногія (блюда для благословеннаго хліба) — 284—287. | Иконы: 17—18, 120—129.                                    |
|                                                      | » Асаносія — 195.                                         |
| Епитрахили шитыя фигурныя — 251—258.                 | » Аеонскихъ монастырей — 129—139.                         |
| Живопись (станная) на Авона — 50.                    | » Благовінценія—191—192.                                  |
| » Ватопеда — 70—71.                                  | » Богоматери: 126—127, 139—198.                           |
| » Дохіара — 92.                                      | » » Акаенстная въ Зографѣ—                                |
| » Ксенофа — 86—92.                                   | 157.                                                      |
| » Лаврской трацезы — 71—86.                          | » » Ватопедская Предвожи-                                 |
| » Протатскаго собора — 55—71.                        | стительница—160.                                          |
| Житіе Вардаама и Іоасафа съ миніатюрами —            | » » Влахериская — 148—151.                                |
| 292—294.                                             | » » Владинірская—164.                                     |
| Dallamar A AA                                        | » » Знаменіе—140, 174.                                    |
| Звъриный стиль —42—44.                               | » имерская—166—167.                                       |
| Иконографія: Акаенста Б. М. — 96—100.                | » » Икономисса—176.                                       |
| » Антонія — 66—67.                                   | » » Киккская — 175—176.                                   |
| » Апокалипсиса — 86.                                 | » » Ктиторская — 164, 171.                                |
| » Aпп. Петра и Павла—64—65.                          | » » Кукузелисса — 169.                                    |
| » Архангеловъ — 199.                                 | » » Млекопитательница — 178.                              |
| » Благовъщенія — 102.                                | » » Никоцея — 141.                                        |
| » Богоматери — 189—193.                              | » » Одигитрія — 96—97, 142—                               |
| » Георгія и Димитрія — 117—119,                      | 164.                                                      |
| <b>201—203.</b>                                      | » » Пименовская — 157.                                    |

Иконы Богоматери: Попская — 170.

- » Римская 154.
- » Смоденская 156.
- » » Тихвинская 156—157.
- » **Т**роеручица—143,167—168.
- » Умиденія въ Ватопедѣ --
- ъ Георгія—178—180.
- Димитрія 195.
- имп. Өеодоры 192.
- » I. Златоуста 195.

#### Иконы мозамческія: — 104—120.

- » Б. Матери 119.
- » Георгія и Димитрія 117—118.
- » I. Богослова 114—116.
- » I. Златоуста 116—117.
- » Pacustis 109—111.
- » св. Анны 118—114.
- » Спасителя 112.

#### Иконы: Николая Ч.—104—109.

- » Пантелеймона 128.
- » Петра и Павла—186.
- » Предтечн 127, 180.
- Спасителя—187—188, 195.
- » Тронцы 186—188.

Катапетасны (завъсы) — 244—248.

Кацен — 217—220.

Ковчежцы церковные — 212—215.

Кресты напрестольные — 215.

#### Ланпады-217.

#### Митры - 242.

Мозанческая ствиная роспись — 100—104.

Моддовлахійскіе памятники Авона — 53, 86— 92, 96—98, 187—188, 176—177, 179—180, 200—201, 227, 248—249, 250, 251—252, 253— 254, 256, 264, 265, 267, 268—269, 270, 274— 275.

Мощехрапительницы - 209-212.

Оклады Евангелій и иконъ —181—201.

Октотевка лицевыя рукописи-284.

Панагія (имя Богоматери)—225, 280, Панагіи артосныя—222—234.

- » Ксиропотама-225-226.
- » Руссика—222.
- » наперсныя 232.

Параклисы аеонскіе — 23, 181—188.

Планы авонскихъ обителей: — 28—28.

- » Ватопеда 26 84.
- » Ивера 26—28.
- » Ксиропотама 34.

Плащаницы — 226, 258-281.

Плащаницы шитыя, фигурныя, находящіяся въ церквахъ и музеяхъ:

Борисполя — 268.

Букарешта — 264.

Діонясіата — 270.

Дохіара — 275.

Москвы — 274.

Новгорода — 267.

Охриды -- 263.

Путивля — 280.

Путны (м-ря) — 265, 274—275.

Рязани -- 268.

Салоникъ - 266, 281.

Смоленска — 271—274.

Суздали — 278.

Сучавицъ — 267, 268—269, 269—270.

Тверскаго Калязина м-ря — 280.

Хиландара — 266.

Ярославля — 270—271, 279—280.

Поливная посуда, древняя — 287—288.

Потиры — 220—222.

Псалтири лицевыя — 284—286, 291.

Ризницы авонскихъ монастырей — 17-21.

Ризы шитыя — 240—244.

Росписи ствиныя соборовъ Асона по годамъ: 58.

Рукописи лицевыя — 281—300.

Русскіе памятники—246, 267—268, 269, 270—274, 277—280.

Ръзьба: двери-238.

- иконии и образки ръзныя 201—204.
- кресты 216—217.
- » панагін—227—229, 238—234.

Сербскіе памятники Асона—38—42, 167—168, 172—174, 198—194, 198—199, 244—245, 265, 266—267.

Скань (филигрань) — 116, 184, 185—190, 194— 195.

Скульптура. Орн. плиты иконостасовъ въ обителяхъ — 42 —44.

Скульптуры: Хиландара — 39-42.

Слова Григорія Б. съ миніатюрами—295—298. Соборы: Асонскіе — 26, 28—32.

- » Ватопеда-81.
- » Ивера —26.
- » Лавры.
- » Хиландара 34—41.

**Х**оросъ-49.

Шапка Мономахова — 185—186.

Шитые образа -- 250-251.

Фіаль — 84, 86.

Экспедиція ученая на Асонъ, ся работы — 17—21.

Эмали перегородчатыя византійскія—114—116, 188—185, 261—262.

Энкольніоны (тальники)—220.

Энкаустическія вконы — 124—128.

#### II.

### Указатель рисунковъ въ текстъ.

- 1. Лавра св. Аванасія, стр. 21.
- 2. Планъ Лавры св. Асанасія, стр. 22.
- Лавра св. Асанасія. Вибліотека и церковь св. Миханла Синадскаго, стр. 24.
- 4. Эсфигиенъ, стр. 25.
- 5. Планъ Ивера, стр. 26.
- 6. Соборъ Иверскаго монастыря, стр. 27.
- 7. Соборъ Ватопеда, стр. 80.
- 8. Ватопедъ. Южная сторона и церк. Пояса Пр. Богородицы, стр. 32.
- 9. Пиргъ и фіалъ Ксиропотанскаго мон., стр. 88.
- 10. Хиландаръ, стр. 35.
- 11. Пиргъ Хиландара, стр. 87.
- 12. Уголъ Хиландара, стр. 88.
- 18. Соборъ Хиландара. С.-З. уголъ, постройки конца XIV въка, стр. 49.
- 14. Внутренность и пиргь Дохіара, стр. 41.
- 15. Плита фіала въ Лавръ, стр. 42.
- 16. Плита Лавры, стр. 42.
- 17. Плита фіала въ Лаврѣ, стр. 48.
- 18. Плита фіала въ Лаврѣ, стр. 43.
- Ватопедъ. Древній мраморный иконостасъ въ придълъ свят. Николая, стр. 44.
- Разной вконостасъ въ предала ап. Андрея въ Ватопедскомъ фондарикъ, стр. 48.
- 21. Внутренность собора въ Ватопедѣ Ю.-В. уголъ, стр. 49.
- 22. Протать. «Недреманное Око», стр. 62.
- 23. Образъ І. Предтечи въ Протать, стр. 63.
- 24. Протатъ. І. Предтеча, стр. 64.
- 25. Протатъ. Ап. Петръ, стр. 65.
- 26. Протать. Ап. Павель, стр. 66.
- 27. Протатъ. Антоній Великій, стр. 67.
- 28. Образъ преп. Симеона Столпника, стр. 67.

- 29. Протать. Св. І. Златоусть, стр. 68.
- 30. Протатъ. Патр. Германъ, стр. 69.
- 31. Протатъ. Св. Ваккъ, стр. 70.
- 32. Протатъ. Св. Анемподистъ, стр. 70.
- 83. Трапеза Лавры св. Асанисія, стр. 72.
- 34. Лаврская трапеза: роспись справа отъ входа, стр. 75.
- Ватопедъ. Страшный Судъ въ наренкъ, стр. 76.
- 36. Лаврская транеза. Слъва отъ входа, стр. 78.
- 37. Трапеза Лавры св. Асанасія. «Л'Ествица Климака», стр. 80.
- 38. Трапева Лавры св. Асанасія, стр. 81.
- 39. Трапеза Лавры св. Аванасія, стр. 83.
- 40. Роспись наренка въ Ксеноф в, стр. 87.
- 41. Апокалипсическая роспись въ Ксенофѣ, стр. 90.
- 42. Апокалипсическая роспись въ Ксенофъ, стр. 90.
- 43. Роспись нарениа въ Дохіаръ, стр. 98.
- 44. Роспись собора въ Дохіар'в, стр. 94.
- Роспись въ наренкѣ Ватопедскаго собора, стр. 95.
- Икона Б. М. съ «Акаенстомъ» въ церкви Евстае и Плакиды, стр. 97.
- 47. Мозанка надъ входомъ въ соборъ Ватопеда, стр. 101.
- 48. Мозанка въ наренкъ Ватопеда, стр. 108.
- 49. Мозанка въ наренкъ Ватопеда, стр. 105.
- 50. Мозанческая нкона свят. Николая въ гор. Вишъ, въ Испанін, стр. 108.
- Верхъ мозанческой нконы великомуч. Димитрія въ Ксенофъ, стр. 118.
- Образъ свв. Сергія в Вакха въ Музет Кіев. Дух. Акад., стр. 125.

- Икона св. Пантелеймона. Музей Кіев. Дух. Акад., стр. 128.
- 54. Икона Б. М. въ Ватопедѣ («игрушка Өеодоры»), стр. 185.
- Икона Вседержителя въ ц. Евстафія Плакиды близъ Ивера, стр. 188.
- Икона «Страстной Богоматери», сниможъ Симона Ушакова, стр. 144.
- Древній різной образокъ въ Ватопеді, вставленный въ шкону, стр. 147.
- 58. Икона «Одигитріи» въ Руссикъ, стр. 152.
- Икона Одигитрів по прориси экспед. П. И. Севастьянова, стр. 153.
- 60. Икона Б. М. «Акаемствая» въ Зографъ, стр. 158.
- 61. Ватопедъ. Образъ Б. Матери, стр. 159.
- Ватопедъ. Икона Б. Матери «Предвозвъстительницы, стр. 160.
- 63. Икона Одигитрін въ Ватопедъ, стр. 161.
- 64. Фресковое изображеніе Б. М. въ нартэксѣ Ватопеда, стр. 163.
- Икона Владимірской Богоматери въ снижѣ Симона Ушакова, стр. 165.
- 66. Лавра. Образъ Б. М. «Кукузелиссы», стр. 169.
- 67. Образъ Б. М. «Ктиторской» въ Ватопедъ, стр. 172.
- 68. Образъ Б. М. «Млекопитательницы» въ Карећ, стр. 173.
- Икона Кикиской Богоматери въ Хиландаръ, стр. 175.
- 70. Икона Спасителя и І. Богослова въ Ксенофъ, стр. 181.
- 71. Икона Б. Матери, подъ сканнымъ окладомъ, стр. 187.
- Уголъ сканнаго оклада Ватопедской иконы Богоматери, стр. 189.
- 73. Икона Благовъщенія въ сканномъ окладъ XIV—XV въка въ Ватопедъ, стр. 190.
- 74. Икона Б. Матери въ древнемъ окладѣ въ Дохіарѣ, стр. 191.
- 75. Икона І. Злагоуста въ Хиландаръ, стр. 195.
- 76. Икона вел. муч. Димитрія въ Діонисіать, стр. 197.
- 77. Эмаль изъ Хиландара, стр 199.
- 78. Эналь изъ Хиландара, стр. 199.

- 79. Эмаль нэъ Хиландара, стр. 199.
- 80. Окладъ Евангелія въ Діонисіать, стр. 202.
- Рѣзная икона Георгія въ Ватопедѣ, стр. 204.
- Рѣзная икона 12 праздниковъ въ Ватопедѣ, стр. 205.
- 83. Ковчежецъ для мощей и крестъ изъ малоазіатскаго древняго города Нигде, стр. 211.
- 84. Золотой складень съ мощами въ Ксиронотамъ и крестъ изъ зеренъ отъ ливана и. смирны, стр. 213.
- 85. Ковчежецъ въ Діонисіать, стр. 214.
- 86. Деонская зампада, стр. 218.
- 87. Деонская кацея, стр. 219.
- Артосная панагія въ монастырѣ св. Пантелеймона, стр. 228.
- Блюдо для благословенія хлібовъ въ Лаврі, стр. 286.
- Иверъ. Инкрустированная дверь 1589 г., стр. 289.
- 91. Воздукъ въ разнацѣ монастыря св. Пантелеймоца, стр. 249.
- 92. Есфигменъ. Епитрахиль 1537 г. и XV в., стр. 252.
- 93. Діонисіатъ. Пять епитрахилей XVI и XVII стольтій, стр. 255.
- 94. Иверъ. Епитрахили и омофоръ XVII и XVIII столътій, стр. 257.
- 95. Плащаница Владимірскаго Успенскаго женскаго Княгинина монастыря, стр. 277.
- Плащаница, вкладъ кн. Пожарской въ Спасо Евфиміенъ мон. въ Суздаль, стр. 279.
- 97. Миніатюра Есангелія X вѣка въ Лаврѣ св. Асанасія, стр. 283.
- 98. Ватопедъ. Октотевкъ. Миніатюра на л. 853 об., стр. 285.
- 99. Ватопедъ. Исалтырь XIII—XIV в., № 608, стр. 286.
- 100. Иверъ. Евангеле № 5, л. 363. «Бракъ въ Канъв, стр. 290.
- Иверъ. Евангеле № 5, л. 877. По Ев. отъ Іоанна V, 2—9, отр. 292.
- 102. Руссикъ. Слово Григорія Б. на Крещеніе, л. 164, стр. 296.
- 103. Хиландаръ. Панегирикъ, стр. 298.

#### III.

## Указатель приложенныхъ таблицъ.

- І. Соборъ въ Лаврѣ св. Асанасія.
- II. Соборъ въ Хиландаръ.
- Роспись транезы Лавры св. Асанасія при вход'ь.
- Роспись трапезы въ Лавръ св. Асанасія.
   Лъвая стъна.
- V. Роспись трапезы въ Лавръ св. Асанасія. Лъвая стъпа.
- VI. Роспись трапевы въ Лаврѣ св. Асанасія. Игуменское мѣсто.
- VII. Роспись трапезы въ Лаврѣ св. Асанасія. Правая сторона нефа.
- VIII. Роспись трапезы въ Лаврѣ св. Асанасія. Правая сторона.
- IX. Роспись придъла вм. Димитрія въ Ватопедъ.
- Х. Роспись собора въ Ксепофъ.
- XI. Мозанческая икона Спасителя въ Эсфигменъ.
- XII. Мозанческая икона св. Анны въ Ватопедъ.
- XIII. Мозаическая икона Распятія въ Ватопедѣ.
- XIV. Мозанческая нкона св. Николая въ соборъ Ставро-Никиты.
- XV. Мозавческая икона Богоматери въ алтаръ Хиландарскаго собора.
- XVI. Мозаическая икона I. Златоуста изъ Ватопеда.
- XVII. Образъ Иверской Богоматери «Вратарницы» въ Иверъ.
- XVIII. Чудотворный образъ Богоматери Троеручицы въ Хиландаръ.

- XIX. Ватопедъ. Чудотворный образъ Богоматери «Ктиторской».
- XX. Образъ Богоматери «Утёшенія» въ придёлё Ватопедскаго собора.
- XXI. Образъ Богоматери въ г. Владимірѣ-Волынскомъ.
- XXII. Образъ вм. Георгія (вкладъ Стефана Молдавскаго) въ Зографъ.
- XXIII. Чудотворный образъ ви. Георгія изъ Лидды въ Зографі.
- XXIV. Древохранительница въ Лаврѣ св. Асанасія.
- XXV. Внутренность кіота древохранительвицы въ Лаврѣ.
- XXVI. Окладъ Евангелія въ Лаврѣ св. Асанасія.
- XXVII. Окладъ Евангелія въ Лаврѣ св. Аоанасія (обративя сторона).
- XXVIII. Кресть Стефана и Лазаря въ Ватопедскомъ соборъ,
- XXIX. Напрестольный кресть въ алтарѣ Протатскаго собора.
- ХХХ. Артосная панагія въ Ксиропотам'в.
- XXXI. Артосная панагія въ Руссикъ (и-ръ ви. Пантелеймона).
- XXXII. Артосная панагія въ Діонисіать.
- XXXIII. Артосная панагія въ Діонисіать.
- XXXIV. Мозанческая нкона Ап. Іоанна Богослова въ Лавръ св. Азанасія.
- ХХХV. Окладъ иконы св. Тровцы въ Ватопедъ.
- XXXVI. Образъ Спасителя на стенной полкъ Ватопедскаго собора.

XXXVII. Чаша Мануила Палеолога въ Вато- | XLIV.-Плащаница 1539 г., хранящаяся въ риз-

XXXVIII. Броизовыя врата въ Ватопедскомъ соборъ.

XXXIX. Сербская завёса въ Хиландарё.

XL. Завеса царскихъ врать въ Хиландаре, вкладъ царицы Анастасіи Романовны.

XLI. Плащаница 1545 г. въ ризницъ Діонисіата.

XLII. Плащаница въ ризница Дохіара 1609 г. XLIII. Плащаница, хранящаяся въ библіотекъ Хиландара.

ницъ архіерейскаго дона въ Ярославль.

XLV. Плащаница 1561 г. въ соборъ Смоленска, вкладъ кн. Владиміра Андреевича.

XLVI. Евангеліе X віка въ Лаврі.

XLVII. Створка рѣзнаго деревяннаго складня XI-XII croatria.

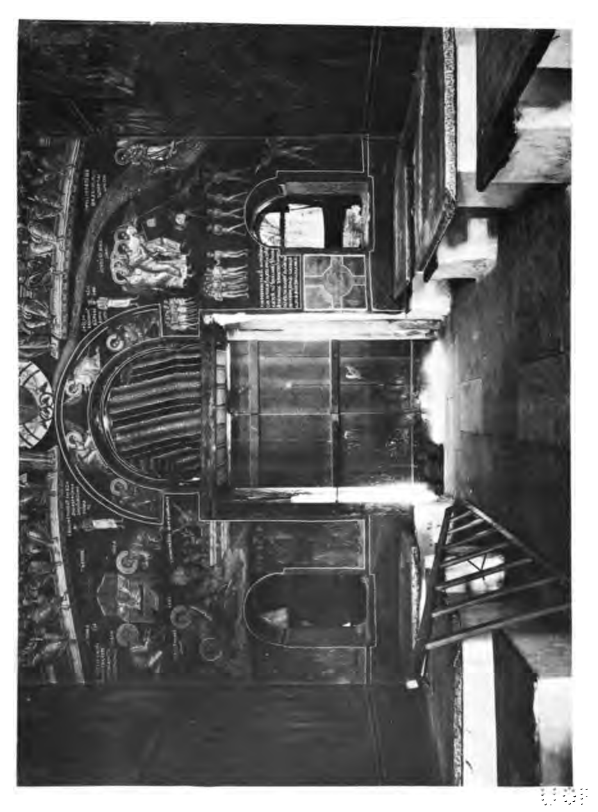
XLVIII. Икона Богоматери VI въка въ Музев Кіевской Духовной Академін.

XLIX. Икона I. Предтечи VII-VIII стольтія въ Музев Кіевской Духовной Академін.



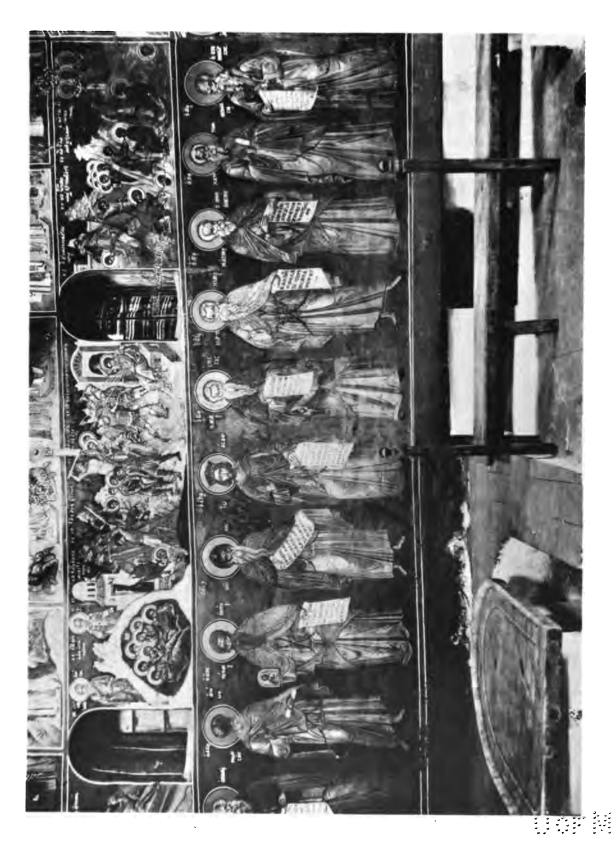
Digitized by Google





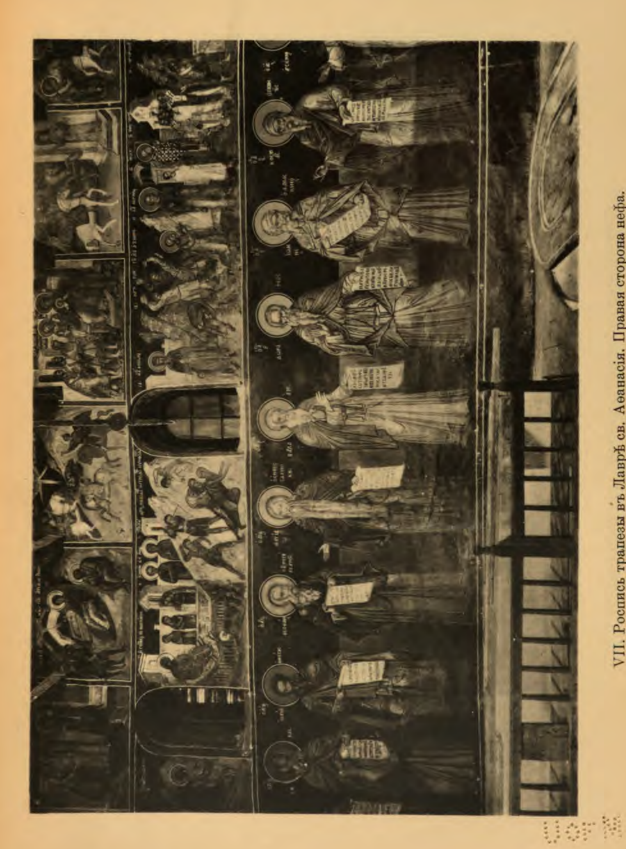
Digitized by Google

ІV. Роспись трапевы въ Лавръ св. Аеанасія. Лъвая стъна.



V. Роспись трапезы въ Лавръ св. Аеанасія. Лъвая ствна.

VI. Роспись трапезы въ Лаврѣ св. Аеанасія. Игуменское мѣсто.



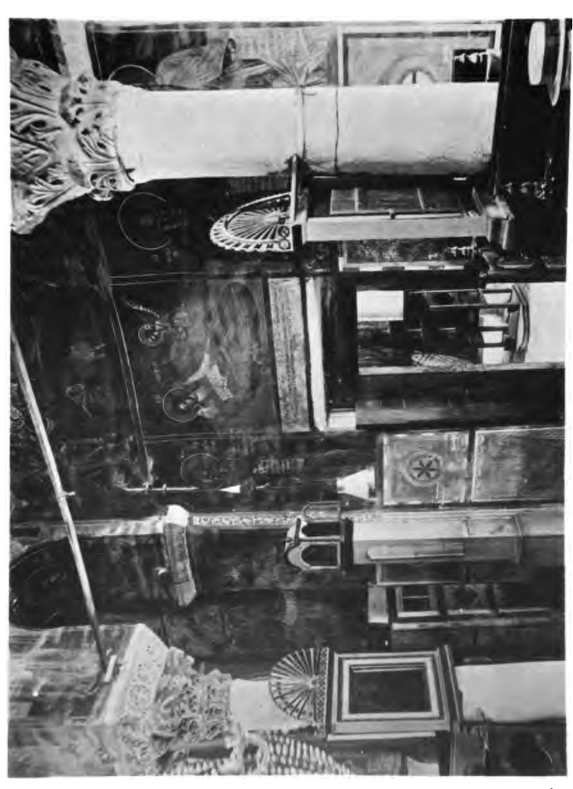
VII. Роспись трапезы въ Лаврѣ св. Аеанасія. Правая сторона нефа.



VIII. Роспись трапезы въ Лавръ св. Аеанасія. Правая сторона.

ІХ. Роспись придъла ви. Димитрія въ Ватопедъ.



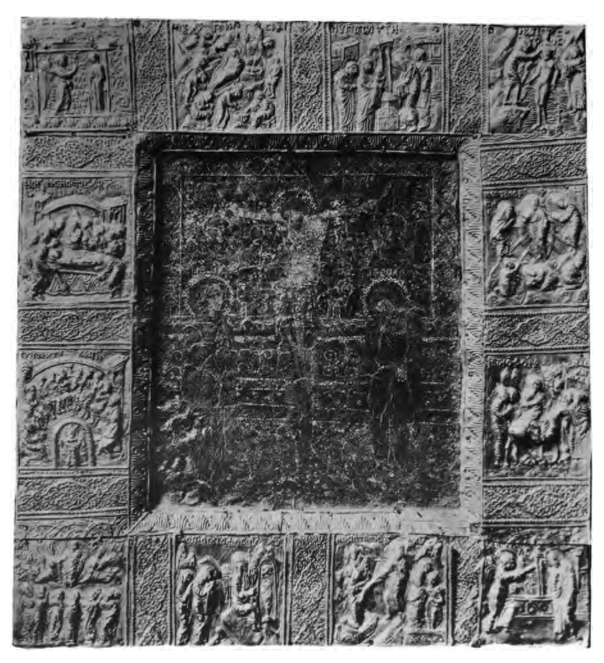




XI. Мозаическая икона Спасителя въ Эсфигменъ.



XII. Мозаическая икона св. Анны въ Ватопедѣ.



XIII. Мозаическая икона Распятія въ Ватопедъ.



and the second of the second o



XIV. Мозаическая икона св. Николая въ соборѣ Ставро-Никиты.



Machine Commence And Commence A



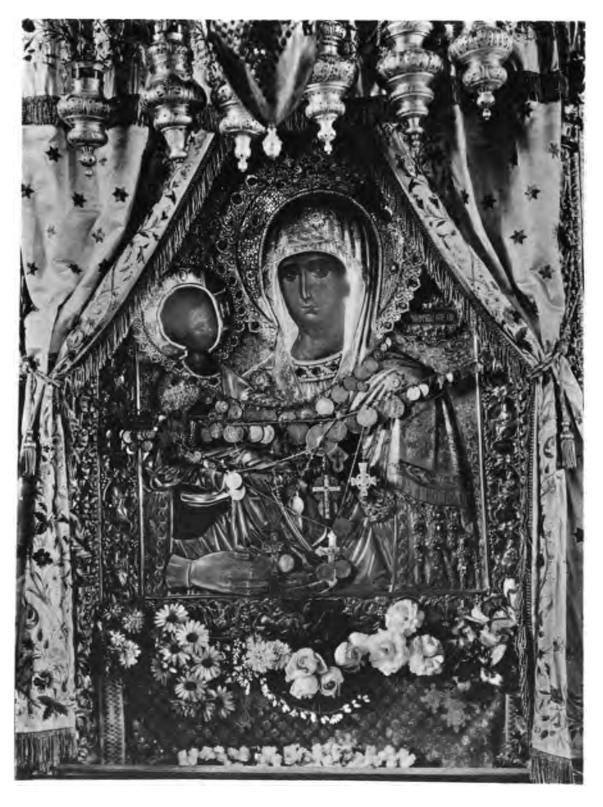
XV. Мозаическая икона Богоматери въ алтарѣ Хиландарскаго собора.



XVI. Мованческая икона I. Златоуста изъ Ватопеда.



XVII. Образъ Иверской Богоматери "Вратарницы" въ Иверъ.



XVIII. Чудотворный образъ Богоматери Троеручицы въ Хиландаръ.





XIX. Ватопедъ. Чудотворный образъ Богоматери "Ктиторской".







ХХ. Образъ Богоматери "Утешенія" въ придёлів Ватопедскаго собора.



XXI. Образъ Богоматери въ г. Владимірѣ-Волынскомъ.



The state of the s



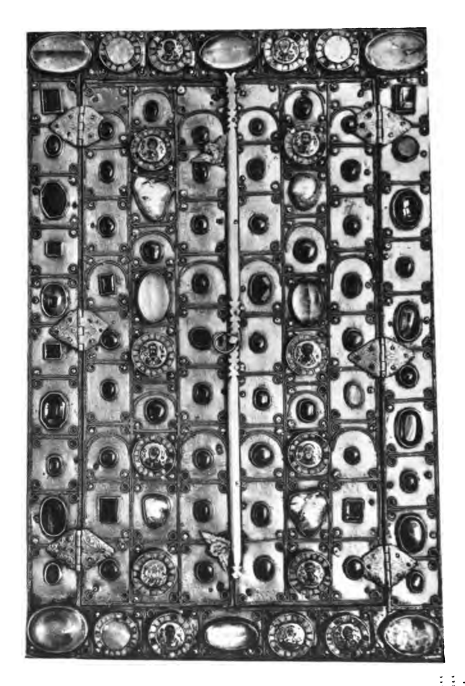


and the second of the second o



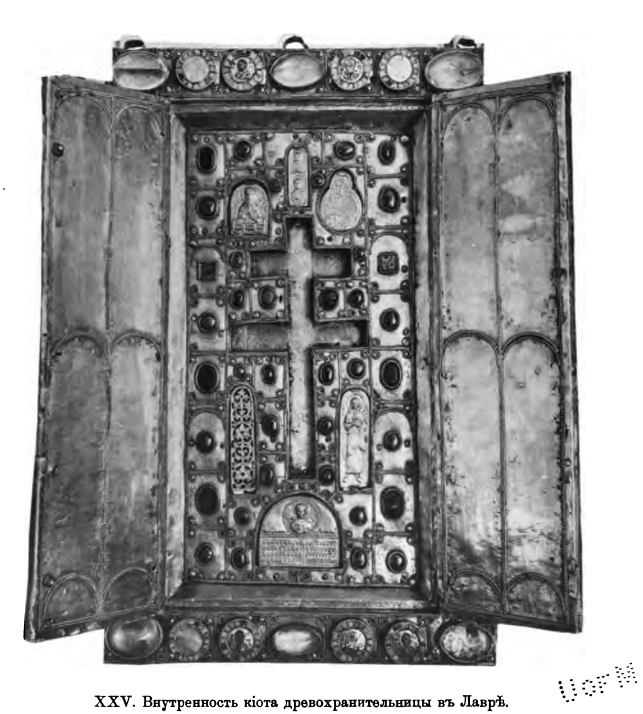


XXIII. Чудотворный образъ вм. Георгія изъ Лидды въ Зографѣ.



XXIV. Древохранительница въ Лавръ св. Асанасія.

Wisc.



XXV. Внутренность кіота древохранительницы въ Лавръ.

Digitized by Google



XXVI. Окладъ Евангелія въ Лаврѣ св. Асанасія.





XXVII. Окладъ Евангелія въ Лавр'є св. Аеанасія (обратная стор.).



XXVIII. Крестъ Стефана и Лазаря въ Ватопедскомъ соборъ.

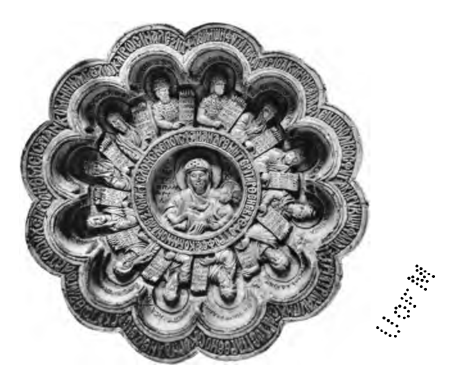


**XXIX.** Напрестольный крестъ въ алтарѣ Протатскаго собора by GOOSIC

Digitized by Google



ХХХ. Артосная панагія въ Ксиропотам'в.



XXXI. Артосная панагія въ Руссикъ (м-рѣ вм. Пантелеймона).



XXXII. Артосная панагія въ Діонисіатъ.

Digitized by Google



XXXIII. Артосная панагія въ Діонисіать.

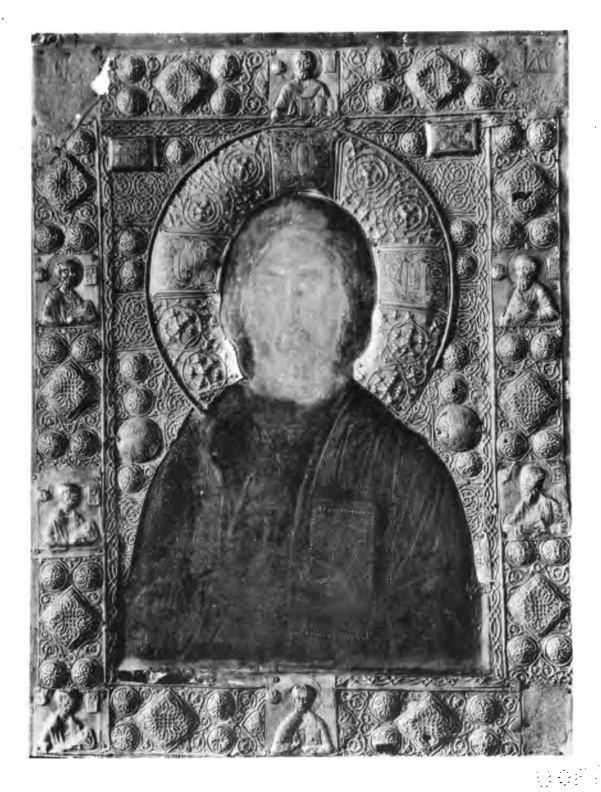
we have the color to be seen a Hilliam



XXXIV. Мозаическая икона Ап. Іоанна Богослова въ Лавръ св. Аванасія.



ХХХV. Окладъ иконы Св. Троицы въ Ватопедѣ.

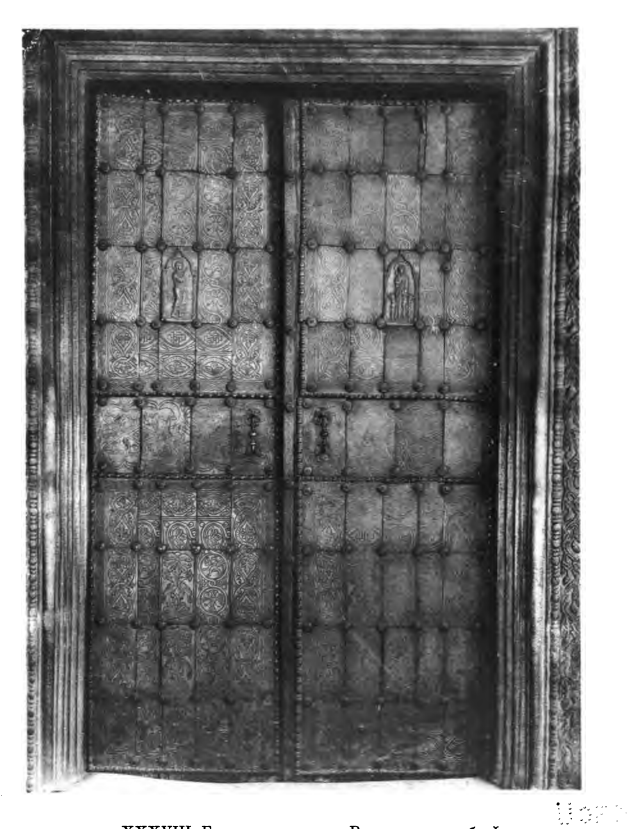


XXXVI. Образъ Спасителя на стѣнной полкѣ Ватопедскаго собора.



XXXVII. Чаша Мануила Палеолога въ Ватопедъ.

Digitized by Google



XXXVIII. Бронзовыя врата въ Ватопедскомъ соборъ.



XXXIX. Сербская завъса въ Хиландаръ.

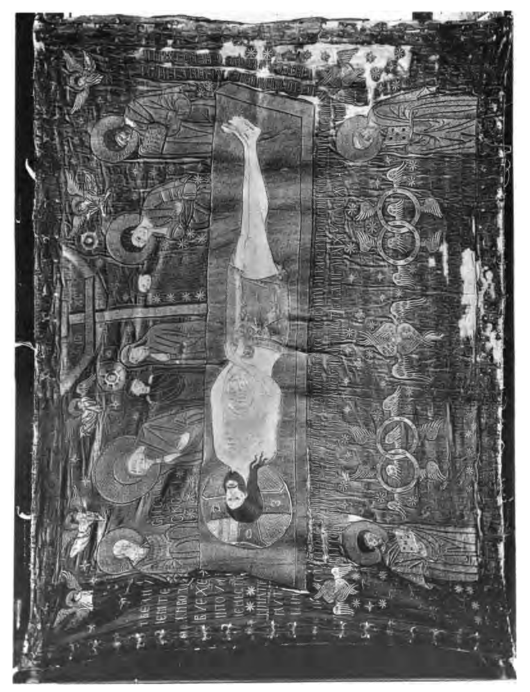


XL. Завъса царскихъ вратъ въ Хиландаръ, вкладъ царицы Анастасіи Романовны.

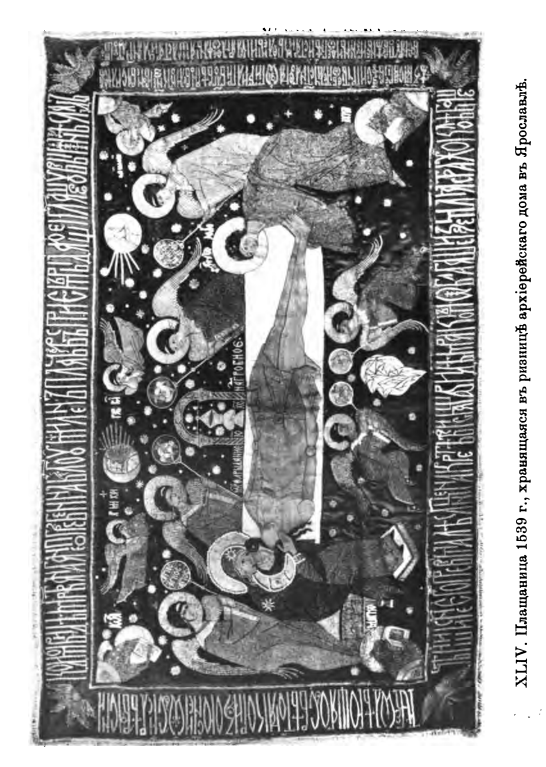
XLI. Плащаница 1545 г. въ ризницъ Діонисіата.



XLII. Плащаница въ ризницѣ Дохіара 1609 г.



ХІШ. Плащаница, хранящаяся въ библіотекъ Хиландара.





ХІ. Плащаница 1561 г. въ соборѣ Смоленска, вкладъ кн. Владиміра Андреевича.



XLVI. Евангеліе X въка въ Лавръ.





XLVI. Евангеліе X въка въ Лавръ.





XLVIII. Икона Богоматери VI въка въ Музет Кіевской Духовной Академіи.

Digitized by



XLIX. Икона І. Предтечи VII — VIII стол'єтія въ Музе'є Кіевской Духовной Академіи.